## رسالة بطرس الثانية - جدول رسالة بطرس الثانية

| رقم الإصحاح    | رقم الإصحاح    | رقم الإصحاح    | رقم الإصحاح |
|----------------|----------------|----------------|-------------|
| بطرس الثانية ٣ | بطرس الثانية ٢ | بطرس الثانية ١ | مقدمة       |

عودة للجدول

## رسالة بطرس الثانية (المقدمة)

- الرسول تلميذ المسيح.
- ❖ لأن الرسالة غير موجهة لشخص أو مدينة ما إعتبرت من رسائل الكاثوليكون.
- ❖ يتحدث الرسول في هذه الرسالة عن رسائل بولس الرسول، ومن هذا نفهم أنها كتبت بعد رسائل بولس الرسول. وغالبا فهي كتبت في أواخر حياة الرسول إذ يقول فيها "عالما أن خلع مسكني قريب" (٢بط١:١٤). لذلك يرجح أنها كتبت ما بين سنة ٦٤ م، سنة ٦٨، وهي سنة إستشهاد القديس بطرس الرسول.
- ❖ الرسالة موجهة لنفس من كتبت إليهم الرسالة الأولى (٢بط٣:١) وغالبا هم من مسيحيى آسيا الصغرى. غرض الرسالة

إذ أعلن الرب له عن قرب إنتقاله بعث إلى أولاده بوصيته الوداعية ليحدثهم عن أثمن إشتياقات قلبه أى عن ملكوت السموات ومجىء الرب الثانى. وأن إنتظار الملكوت السماوى يدفع المؤمن إلى حياة القداسة والثبات على الإيمان ورفض البدع.

#### التشابه مع رسالة يهوذا

تتشابه هذه الرسالة وبالذات الإصحاح الثانى منها مع رسالة يهوذا. بل كادتا أن تكونا متطابقتين. وفسر البعض هذا بأن أحدهما نقل عن الآخر، وهذا ليس بصحيح. والأصح أن مصدر كلاهما واحد، ألم يكونا كليهما من تلاميذ السيد المسيح، ألم يحل فيهما الروح القدس الواحد وهو الذى يرشدهما ويسوقهما للكتابة (٢بط١:٢١). ألم يتزاملا سنين كانا يتحاوران معا ويتعزيان بكلام الروح القدس، فكيف لا تتطابق أفكارهما. وربما تقابلا وناقشا معا ما إستجد على الكنيسة من بدع وهرطقات، وإتفقا على كلام واحد، ثم أرسل كل منهما رسالته فتطابقت الأفكار، والوحى بهذا يتكلم على فم رسولين بنفس الشهادة تنبيها وتحذيرا من الإنسياق وراء الهرطقات الحديثة، وثباتا على الإيمان السليم المسلم مرة للقديسين (يه٣).

عودة للجدول

## رسالة بطرس الثانية (الإصحاح الأول)

آية (١):- " سِمْعَانُ بُطْرُسُ عَبْدُ يَسُوعَ الْمَسِيحِ وَرَسُولُهُ، إِلَى الَّذِينَ نَالُوا مَعَنَا إِيمَانًا ثَمِينًا مُسَاوِيًا لَنَا، بِبِرِّ إِلَى الَّذِينَ نَالُوا مَعَنَا إِيمَانًا ثَمِينًا مُسَاوِيًا لَنَا، بِبِرِّ إِلْهِنَا وَالْمُخَلِّصِ يَسُوعَ الْمَسِيح: "

سِمْعَانُ = هو إسمه العبراني. بُطْرُسُ = الإسم الذي أطلقه عليه المسيح وإستعمال الإسمين فيه إشارة لعمل النعمة في شخص سمعان والتغيير الذي حدث له نتيجة الهبة الإلهية التي وهبت له والتي تكلم عنها في آية دكر الإسمين هو تأمل في ماذا كان وكيف أصبح بعمل النعمة.

عَبْدُ = الله يتنازل ويسمينا أبناء، ولكن علينا ألا ننسى حقيقتنا كخدام وعبيد مملوكين لله، وعلينا أن نفعل مشيئته. والمحبة التى بيننا تجعلها عبودية حلوة بمحض إختيارنا، فالعبودية لله تحرر بينما العبودية لأى أحد آخر أو لأى شيء آخر تنل الإنسان. وكان السيد العبراني يحرر عبده العبراني في السنة السابعة، لكن إذا جاء العبد وقال لسيده "لن أجد سيدا مثلك يحبني ويرعاني أنا وأولادي وأريد أن أستمر عبدا لك العمر كله" كان السيد يتخذه له عبدا العمر كله (خر ٢١: ١ – ١١). وبهذا المنطق يود بطرس هنا أن يقول أنه لم يجد مثل السيد المسيح في محبته ورعايته فأراد أن يصير له عبدا كل العمر. المسيح إفتدانا وإشترانا وقال لنا أنتم أحرار من عبودية إبليس ومن عبودية الخطية ولكن الخطية تستعبد الإنسان وتذله. بينما أننا لو إستعبدنا أنفسنا للمسيح سنمتمر أحرارا، فمن يتبع المسيح تسانده نعمة قوية حتى لا يسقط في عبودية خطية تذله. وهذا معنى قول الرب "إن حرركم الإبن فبالحقيقة تكونون أحراراً" (يو ٨: ٣١) = المعنى أن الرب يقول لقد حررتكم فلا تعودون لخطية تستعبدكم وتذلكم مرة أخرى. ومعنى أن نستعبد أنفسنا للمسيح أن نحفظ وصاياه. ومن يثبت فيه، ومن يثبت فيه يحيا حياة السلام الداخلي والفرح الحقيقي (يو ١٦: ٢٢، ٣٣).

مثال: إنسان يُدخِّن ويقول لك أنا حر إذا طلبت منه أن يمتنع عن التدخين لأجل صحته. هذا ليس حراً بل مستعبد للتدخين، بدليل أنه غير قادر أن يمتنع. وهب أنه إمتنع وعولج من أثار التدخين. فهو بعد أن يتذوق حلاوة نظافة الرئة والتنفس المريح سوف يفضل عدم العودة للتدخين خصوصا لو وجد قوة تسانده على أن يظل ممتنعا عن التدخين (هي النعمة في مفهومنا المسيحي).

نقطة أخرى فالرب يسوع حتى لا ندخل فى كبرياء تسقطنا طلب أننا نقول أننا عبيد بطالون إن فعلنا كل ما أمرنا به (لو ۱۷: ۱۰).

وَرَسُولُهُ = إذا ً كاتب الرسالة من الإثنى عشر. ولقد شاهد التجلي (٢بط١٠١٧٠١).

إلَى الَّذِينَ نَالُوا = أي الأمم.

مَعَنًا = أي أ) نحن الرسل. أو ب) نحن الذين كنا من اليهود شعب الله المختار سابقا.

مُسَاوِيًا لَنَا = الملكوت ليس خاصا بالرسل ولكنه لكل من يؤمن، والفرصة متساوية للجميع. وكلمة مُسَاوِيًا استخدمها كتاب تلك الأيام للإشارة للتساوى في حقوق المواطنة وإمتيازاتها. ومعنى الكلام أن من رأى المسيح بالجسد كالتلاميذ له نفس حقوق وإمتيازات من آمن ولم يرى السيد المسيح، إن كان من اليهود أو الأمم. وهكذا شرحها بولس الرسول أن الأمم صاروا شركاء الميراث مع اليهود. وقال عن هذا أنه سر المسيح الذي كان مخفى عن اليهود وعن كل العالم، بل عن الملائكة أيضا (أف٢: ١١ - ٣: ١٠).

بِبِرّ إِلْهِنَا والْمُخَلِّصِ يَسُوعَ الْمَسِيحِ = هو إلهنا وهو أيضا مخلصنا.

#### ومعنى بر إلهنا:-

- 1. كل ما نلناه كان بسبب فداء المسيح، الذى وهو بار بلا خطية مات عنا ليحمل خطايانا. فلو كانت له خطية لمات عن نفسه هو، وليس عنا.
  - ٢. وبار تعنى أنه كان أمينا ، وبحسب ما وعد تمم الخلاص.
- ٣. وتعنى أيضا أنه يعطينا برق فنحن نحيا بحياته أبرارا (٢كو٥:١٦) "نصير بر الله فيه.. ونخلص بحياته" (رو٥:٠١). "فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا فيّ (غل٢٠:٢). لى الحياة هي المسيح (في٢١:١). وهذا هو الخلاص.
- ٤. وكلمة بر تترجم عدل أيضا، إذاً فداء المسيح إستوفى عدل الله = بر إلهنا = ولأنه إستوفى عدل الله بالنيابة عنا صار المخلص يسوع المسيح.

## آية (٢):- " لِتَكْثُر لَكُمُ النِّعْمَةُ وَالسَّلاَمُ بِمَعْرِفَةِ اللهِ وَيَسُوعَ رَبِّنَا. "

النِّعْمَةُ وَالسَّلاَمُ = راجع تفسير (ابطا:٢). النعمة هي عطية الله لنا بعد الفداء، ومن نتائجها السلام الداخلي.

يمِعْرِفَةِ اللهِ وَيَسُوعَ رَبِّنا = المعرفة المقصودة ليست هي المعرفة العقلية بل هي المعرفة الإختبارية الناشئة عن علاقة وخبرة شخصية بالله. هي علاقة حياة عملية، فمن إختبر قوة ومحبة الله وحمايته، سيعيش في سلام كامل، غير خائف من الغد ولا من أي أمر مخيف. ولن يتذمر على أي قرار يتخذه الله ولن يرفض بل سيسلم تسليما كاملا لله. فالله في محبته لن يسمح سوى بالخير لأولاده فكيف نخاف من أي أمر الآن أو في المستقبل (رو ٨: ٢٨) + (١كو٣:٢٢). ومن يختبر الله ويدرك محبته وأبوته، وأيضا قوته فهو القادر على كل شئ، سيزداد إيمانه بالله وثقته في الله القادر أن يحميه. وبالتالي يزداد ثباتا في الله. ومثل هذا يزداد في النعمة وبالتالي يزداد سلامه. فالمعرفة أي الثبات في المسيح إذاً هي الدائرة التي يتمتع فيها المسيحي بالنعمة والسلام (يو ١٦ : ٣٣).

#### والمعرفة نوعان:

- ١. معرفة من الخارج، كما يعرف إنسان إنسانا آخر. هنا لن يتمكن هذا الإنسان من معرفة كل تفكير ومشاعر الآخر. هذه يقال عنها To know. وهي معرفة يمكن أن يقال عنها معرفة سطحية.
- 7. كلمة معرفة في الكتاب المقدس تشير للإتحاد، وهو إتحاد ينشأ عنه معرفة إختبارية، وهي أعمق بكثير من To know من To know. معرفة ناتجة عن العشرة، الناشئة عن الإتحاد، قال عنها الرسول "لأن مَن مِن الناس يعرف أمور الإنسان إلا روح الإنسان الذي فيه" (اكو ١٠:١١). هي معرفة تنشأ من الإتحاد والثبات في المسيح الذي أعطانا حياته. ومعرفتنا بالمسيح هي من النوع الثاني. فعلاقتنا بالمسيح هي علاقة إتحاد به وثبات فيه ووحدة معه (رو ٥: ٥) + (يو ٥: ١٤) + (يو ٥: ١٤).

فنحن لا نعرف المسيح من الخارج كما يعرف شخص شخص آخر ، بل من خلال إتحادنا به. لذلك أمكن لبولس الرسول أن يقول "وأما نحن فلنا فكر المسيح" (١٦:٢١) وقال بولس بنفس المعنى "وأوجد فيه... لأعرفه" (في١٠٠٩).

فكلمة يعرف هي كلمة تشير بطريقة سرية للإتحاد الذي ينشأ عنه حياة. ولها ٣ تطبيقات:-

على المستوى الجسدى :- "وعرف آدم إمرأته فحبلت وولدت قايين" (تك ١:٤). فهى معرفة أو إتحاد جسدى خرجت منها حياة.

على المستوى اللاهوتى :- تشير للوحدة بين الآب والإبن.

وقارن بين: "ليس أحد يعرف من هو الإبن إلا الآب" مع "إنى أنا في الآب".

"ولا من هو الآب إلا الإبن" مع "والآب فيَّ".

فمعرفة الآب للإبن والإبن للآب راجعة لإتحادهما وأن الآب في الإبن والإبن في الآب. وهذا الإتحاد ينشأ عنه حياة. حياة. فالآب يربد، والإبن الذي به كان كل شئ، يخلق فتوجد حياة.

#### على مستوى الإتحاد بين المسيح وبيننا:-

هذه أيضا معرفة أو إتحاد ينشأ عنه حياة، هي حياة المسيح فينا "وهذه هي الحياة الابدية: أن يعرفوك أنت الإله الحقيقي وحدك، ويسوع المسيح الذي أرسلته" (يو ١٧: ٣). وبنفس المفهوم يقول الرب "ومن أراد الإبن أن يعلن له" (مت ١١: ٢٧). فمن أراد الإبن أن يعطيه حياة، يتحد به ويعطيه حياته هو (في ٢١:١٢) وهي حياة أبدية.

وهنا نفهم أن هذه هى المعرفة التى ليست من خارج بل من خلال الإتحاد به، لذلك فهى معرفة إختبارية وليست معرفة سطحية. وإذا كانت هذه المعرفة ناشئة عن إتحاد المسيح بنا فتصير لنا حياته، فبهذا تكون لنا حياة أبدية (رو٦).

وإذا فهمنا هذا فإن معرفة الله ويسوع المسيح ربنا هي نوع من الإتحاد الذي من خلاله يحل فينا الروح القدس فتكثر النعمة والسلام.

ولكن حتى يحدث هذا الثبات وهذا الإتحاد لابد من نقاوة القلب فلا شركة للنور مع الظلمة ولا إتفاق للمسيح مع بليعال (٢كو٢:٤:١٥) ولذلك نفهم أن طلب السيد المسيح منا "إثبتوا في وأنا فيكم" (يو١٥:٤) ، هو دعوة للهرب من الشر وتجنبه وأن نحيا في محبة، فنثبت في المسيح (يو١٥: ٩). وهذا ما سوف يطلبه القديس بطرس الرسول في الأيات القادمة. ومن يثبت فيه يعرفه وتكون له حياة أبدية فتكثر له النعمة والسلام.

بِمَعْرِفَةِ اللهِ وَيَسُوعَ رَبِّنِا = يقول الرب يسوع في صلاته الشفاعية "ليكون الجميع واحداً، كما أنك أنت أيها الآب في وأنا فيك، ليكونوا هم أيضا واحداً فينا" (يو ٢١: ٢١). فالمسيح إتحد بجسدنا الإنساني ليوحدنا فيه ويحملنا إلى حضن الآب لنتحد به = بِمَعْرِفَةِ اللهِ وَيَسُوعَ رَبِّنَا. وهذه هي إرادة الآب الذي فرح بعودة أولاده في المسيح فقال "هذا هو ابني الحبيب الذي به سررت" يوم تأسيس سر المعمودية. وما يريده الآب ينفذه الإبن. والإبن نفذ الإتحاد بنا بتجسده وبمعموديته ثم بموته وقيامته التي أعطت للمعمودية قوتها. والروح القدس هو الذي يوحدنا بالمسيح. والمسيح يحملنا فيه إلى حضن الآب كأبناء.

الآيات (٣-٤): - " كَمَا أَنَّ قُدْرَتَهُ الإِلهِيَّةَ قَدْ وَهَبَتْ لَنَا كُلَّ مَا هُوَ لِلْحَيَاةِ وَالتَّقْوَى، بِمَعْرِفَةِ الَّذِي دَعَانَا بِالْمَجْدِ وَالْقَضِيلَةِ، \* اللَّذَيْنِ بِهِمَا قَدْ وَهَبَ لَنَا الْمَوَاعِيدَ الْعُظْمَى وَالثَّمِينَةَ، لِكَيْ تَصِيرُوا بِهَا شُرَكَاءَ الطَّبِيعَةِ الإِلهِيَّةِ، وَالْفَضِيلَةِ، \* اللَّذَيْنِ بِهِمَا قَدْ وَهَبَ لَنَا الْمَوَاعِيدَ الْعُظْمَى وَالثَّمِينَةَ، لِكَيْ تَصِيرُوا بِهَا شُرَكَاءَ الطَّبِيعَةِ الإِلهِيَّةِ، هَالِهُ مِنَ الْفَسَادِ الَّذِي فِي الْعَالَم بِالشَّهْوَةِ. "

كما أن = المسيح لم يعطنا فقط النعمة والسلام بل أن قُدْرَتَهُ الإِلهِيَّةَ قَدْ وَهَبَتْ لَنَا ...

### شُركاءَ الطَّبيعَةِ الإلهيَّةِ = راجع تفسير (كو ٢: ٩-١٠)

الله وهب لنا بقدرته الإلهية كل ما يقودنا للحياة والتقوى فالله أعطانا أسرارا كنسية نحصل بها على نعم غير منظورة، فبالمعمودية نحصل على ميلاد سماوى، به نتحد بالمسيح في موته وقيامته، فيعطينا المسيح حياته وهذه هي الحياة الأبدية التي لنا. وبالميرون يحل علينا الروح القدس الذي يبكتنا على الخطية فنحيا في تقوى، وبالتوبة والإعتراف تغسل خطايانا وبذلك تتكرس أعضاءنا وحواسنا. وبالتناول نثبت في المسيح. والروح القدس الذي حصلنا عليه يثبتنا في المسيح ويعطينا أن تكون لنا ثمار بر. وباتحادنا بالمسيح صار لنا المسيح مصدر كل نعمة نحصل عليها . فالروح القدس حل علينا وصرنا مسكنا له ، وصار لنا حياة أبدية ، ومجد وسلطان ندوس به الحيات ... = صرنا شُرَكَاءَ الطّبيعَةِ الإلهيّةِ.

يمعرفة الذي دَعَانا = الله خلق الإنسان وكان القصد الإلهي أن يحيا الإنسان في مجد وفرح ووحدة وأن يحيا البدياً، راجع مقالة "ماذا قدم لنا المسيح بتجسده" في نهاية تفسير رسالة كولوسي. ولكن بالخطية ضاع كل هذا. فجاء المسيح ليتحد بالبشر ليتمم القصد الإلهي. والإتحاد يشار له بكلمة المعرفة = يمعوفة المسيح هي الحياة وراجع تفسير آية ٢ فالمعرفة تشير للإتحاد، فالمسيح إتحد بنا ليهبنا حياته. فمعرفة المسيح هي الحياة (يو ١٣:١٧). ولذلك يقول بولس الرسول "عظيم هو سر التقوى الله ظهر في الجسد" (١٦ي٣:١١)، والمعنى أن سر تقوى الإنسان المسيحي هو ظهور الله في الجسد أي تجسد المسيح فبتجسد المسيح وفدائه، وعن طريق الأسرار صارت لنا حياة المسيح، التي بها نحيا في تقوى. حياة المسيح فينا تستخدم أعضاءنا كألات بر (رو ٦: الأسرار صارت لنا حياة المسيح فينا أعاد لنا المجد ولكنه غير مستعلن الآن. وأعاد لنا الفرح ولكن كعربون. أضف لهذا أن من يعرف المسيح حقيقة وما أعده لنا من مجد غير منظور على الأرض ومنظور في السماء يحتقر العالم وما فيه ويحسبه نفاية (في ٨:١٠). والله دَعَانا بإلْمَجْدِ وَالْقَضِيلَةِ = الْمَجْدِ هو في إتحادنا بالله، والفضيلة هي ثمار هذا الإتحاد، أي حياتنا التي نحياها في بر إلهنا.

ولاحظ ماذا أعطانا الله ودعانا إليه الْحَيَاةِ ، ومَجْدِ .... هذه للحياة الأبدية. ولكننا نحصل على العربون هنا .... تَقُوى وفَضيلَة .



هذا العربون كافيا جدا ليقول القديس بطرس "فتبتهجون بفرح لا ينطق به ومجيد، نائلين غاية إيمانكم خلاص النفوس" (١بط١: ٨، ٩).

\*فالحياة الأبدية هي في السماء ولكنها تبدأ هنا باتحادنا مع المسيح إبن الله الحي في المعمودية. ويقول القديس بولس الرسول "لأنكم قد متم وحياتكم مستترة مع المسيح في الله" (كو٣: ٣). ويقول أيضا "مع المسيح صلبت، فأحيا لا أنا، بل المسيح يحيا فيّ. فما أحياه الآن في الجسد، فإنما أحياه في الإيمان، إيمان ابن الله" (غل٢: ٠٠). فنحن نرى أننا الآن نموت بالجسد، ولكن بالإيمان ندرك أننا حصلنا على حياة أبدية بإتحادنا بالمسيح في المعمودية. نموت الآن بالجسد ولكن الروح حية وسنقوم بجسد ممجد عند المجئ الثاني.

\*والمجد الحقيقى فى السماء ولكننا نأخذ عربونه هنا... أما صرنا هيكلا لله، أما نتناول جسده ودمه ونتحد به، ألا يوجد الله وسطنا دائما وفى هذا مجدنا الحقيقى (زك ٥:٢) ولكن المجد الآن خفى لا نراه ولكن سيستعلن فينا فى الأبدية (رو ١٨:٨).

المجد في نظر البشر هو المال والمراكز والأملاك. وكان هذا ما نوه عنه الكتاب المقدس. فأول مرة ذكرت كلمة المجد في الكتاب المقدس كانت عن قطعان ماشية خاصة بلابان حمو يعقوب "فسمع كلام بني لابان قائلين أخذ يعقوب كل ما كان لأبينا. ومما لأبينا صنع كل هذا المجد" (تك ١٣:١) وإرتقى الكتاب المقدس بالفكر البشري لنفهم أن المجد هو شيء خاص بالله، بل هو الله نفسه ولاحظ قول الله "أكون (أنا) مجدا في وسطها" (زك ٢:٥) + "وأنا قد أعطيتهم المجد الذي أعطيتني" (يو ٢٠:١٧). المسيح تجسد ليمجد جسده الإنساني (يو ١٧ : ٥) فهو يريد أن يعيد لنا المجد (يو ٢٧ : ٢٤).

اللَّذَيْنِ بِهِمَا قَدْ وَهَبَ لَنَا الْمَوَاعِيدَ = اللذين بهما = عائدة على:-

١) قدرته الإلهية. و ٢) إتحاده بنا (معرفة).

الَّذِي دَعَانًا = فالله دعانا لنحيا في الفضيلة، ولم يتركنا وحدنا بل اتحد بنا = هذا معنى بمعرفة الذي دعانا. وأنظر ماذا حصلنا عليه من خلال هذا الإتحاد معه .. أن قدرته الإلهية - وهذه القدرة الإلهية غير محدودة -قد وهبت لنا أن نحيا في الفضيلة والمجد. فنحن نحيا ونعمل بحياته التي فينا الإتحاده بنا، ونعمل بقدراته. وهذه تذكرنا بقول عروس النشيد "إجْعَلْنِي كَخَاتِم عَلَى قَلْبِكَ، كَخَاتِم عَلَى سَاعِدِكَ" (نش٨: ٦) [راجع التفسير في مكانه]. فهو قادر وهو يريد أن يعطينا هذا المجد وأن نحيا في فضيلة. فوعود الله وعطاياه ليست خاصة بالمجد الأبدى فقط أي وعودا للمستقبل، بل أعطانا العربون في الحياة الحاضرة، بحياة تقوية بارة أي فضيلة... وما هي نتيجة كل عطايا الله من حياة وتقوى ومجد وفضيلة ؟ وما الذي سيحصل عليه من آمن بأن له حياة أبدية ومجد أبدى فإلتزم بحياة التقوي أي مخافة الله والسلوك في الفضيلة ؟ الإجابة نصير شركاء الطبيعة الالهية = لِكَيْ تَصِيرُوا بِهَا شُرَكَاءَ الطّبيعةِ الإلهيّةِ. وطبعا لن نكون شركاء في لاهوته وجوهره، فالرسول لم يقل شركاء في طبيعته الإلهية . وشركاء الطبيعة الإلهية تعنى أننا نأخذ من طبيعته كل إحتياجاتنا مما هو من طبيعته ولا يوجد سوى عنده أو فيه ، مثلا نأخذ من قداسته وأبديته وحياته الأبدية، ومحبته ووداعته وطول أناته وبساطته واحتماله وتواضعه. ومجده فنحن سيكون لنا صورة جسد مجده (جسد مجد المسيح) (في٢١:٢) بل سيكون لنا أن نرث الله نرث مع المسيح (رو١٧:٨) . بل سيكون لنا نصيب في عرشه (رؤ٣:٢١). وأيضا صرنا شركاءه في فضيلته عموما. وصار روحه القدوس يسكن فينا (١كو٣: ١٦). وهذه الصفات ، المحبة والأبدية والمجد ... هي صفات لله وهي صفات مطلقة نأخذ منها أي نشترك فيها معه لكن على قدر طاقتنا فما نأخذه هو نسبي وليس مطلق مثل الله . ويقول القديس بولس الرسول في بركته لأهل كورنثوس "نعمة ربنا يسوع ....وشركة الروح القدس مع جميعكم" (٢كو١٣: ١٤) فالروح القدس يشترك معنا في كل عمل صالح . ويقول السيد المسيح "لأنكم بدوني لا تقدرون أن تفعلوا شيئاً" (يو ١٥ : ٥). فنحن في المسيح الذي يقوينا نستطيع كل شئ (في ٤ : ١٣). لذلك أضاف هَارِبِينَ مِنَ الْفَسَادِ الَّذِي فِي الْعَالَم بِالشَّهْوَةِ = فالشهوة الخاطئة هي سبب الفساد الذي في العالم، ولكن بعطية الله الذي أعطانا كل ما سبق من فضائل وعطايا. بل وكان ذلك عن طريق إتحادنا به صرنا نستطيع النصرة. ولولا عطية الله وإتحاده بنا ما إستطعنا النصرة. فالتقديس يعنى إتحادنا بالله بروحه القدوس لكي يقدسنا. هذا هو مجد المسيحية. فالمسيح أخذ الذي لنا (شركة طبيعتنا البشرية) وأعطانا الذي له (شركة طبيعته الإلهية) طبيعة الله وجوهره هي المحبة. فالمسيح أخذ جسدنا ليعطينا طبيعة المحبة فنحب الله ونحب كل إنسان حتى أعدائنا. أي تصير قلوبنا مملوءة محبة. فالروح يسكب المحبة فينا (رو٥:٥) ومن ثمار الروح المحبة (غل٥:٢٢). فنحن لا نتبع زعيما دينيا أو مصلحا جاء من العلاء، بل إلها نتحد به ونصير واحدا معه. لقد صارت حياة المسيح فينا "لى الحياة هي المسيح" (في ١: ٢١) وهذا هو سر التقوى التي أصبح الانسان المسيحى يحيا فيها أن الله ظهر في الجسد (١٦: ٣)، وصارت لنا حياة المسيح، فصار المسيح يستخدم أعضاءنا كألات بر (رو٦: ١٣). ونلاحظ أن شركتنا في الطبيعة الإلهية تسبق هروبنا من فساد العالم = لِكَيْ تَصِيرُوا بِهَا شُركاءَ الطَّبِيعَةِ الإلهِيَّةِ، هَارِبِينَ مِنَ الْفَسَادِ. فشركتنا في الطبيعة الإلهية هي سبب نصرتنا ، فطبيعة المحبة وبالذات محبة الله تجعلنا نحتقر العالم بما فيه من خطايا وتكون وصاياه ليست ثقيلة (١يو٥:٣) + (في٣: ٧، ٨).

الآيات (٥-٧):- " وَلِهِذَا عَيْنِهِ وَأَنْتُمْ بَاذِلُونَ كُلَّ اجْتِهَادٍ قَدِّمُوا فِي إِيمَانِكُمْ فَضِيلَةً، وَفِي الْفَضِيلَةِ مَعْرِفَةً، لَا وَفِي الْمَوَدَّةِ الْأَخَوِيَّةِ وَفِي الْمَوَدَّةِ الْأَخَوِيَّةِ الْمَعْرِفَةِ تَعَقُّفًا، وَفِي التَّعْقُفِ صَبْرًا، وَفِي الصَّبْرِ تَقْوَى، لا وَفِي التَّقْوَى مَوَدَّةً أَخَوِيَّةً، وَفِي الْمَوَدَّةِ الْأَخَوِيَّةِ مَعْرِفَةً . "

رأينا العطايا الإلهية في الآيات السابقة، ولكن هل يمكن للإنسان أن يخلص بها دون جهاد ؟ قطعا لا. لذلك يكمل الرسول... وَلهذَا عَيْنِهِ وَأَنْتُمْ بَاذِلُونَ كُلَّ اجْتِهَادٍ = والجهاد نوعان:-

- ١. جهاد إيجابي = كالصلاة والصوم وأعمال البر...
- ٢. جهاد سلبى = أى الإمتناع عن كل خطية والهروب من الشهوة والفساد اللذين في العالم (اية ٤).

وَلِهِذَا عَيْنِهِ = أى إذا كان الله قد دعاكم لأن ترثوا مجدا معدا لكم وتكونوا شركاء الطبيعة الإلهية فالأمر يستحق كل إجتهاد من جانبكم ، وأن نحمل كلنا كل صليب يسمح به الله، وأن نقدم أجسادنا ذبيحة حية، ونذبح كل شهوة. قدِّموا في إيمانكم فضيلة......وفي المودة الأخوية محبة = نلاحظ هنا:-

- ا. هذه سلسلة من الفضائل تبدأ بالإيمان وتنتهى بالمحبة، لخصها بولس الرسول بقوله "الإيمان العامل بالمحبة" (غله:٦) أما بطرس الرسول فيفصلها ويشرح كيف تنبع المحبة من الإيمان.
- ٢. هذه الفضائل ليست منفصلة عن بعضها فالرسول لم يقل قدموا بعد إيمانكم فضيلة بل قال في إيمانكم فضيلة، فالفضائل سلسلة مترابطة لا تتقدم الواحدة عن الأخرى.
  - ٣. الله أعطانا عطايا جيدة، فعلينا أن نستعملها في نمونا الروحي.

قَدِّمُوا فِي إِيمَانِكُمْ فَضِيلَةً = قدموا أي جاهدوا أن تكون لكم أعمال صالحة، فإيمان بدون أعمال ميت. أنتم مؤمنين هذا حسن جداً، لكن لتجاهدوا ليكون لكم أعمال فضيلة. فمن يؤمن بأنه سيرث أمجاد أبدية لن يتصارع على ميراث أرضى. ومن يؤمن بأن الله يراه في كل حين سيمنع نفسه حتى من الفكر الخاطىء. وعدم الصراع

على الماديات ومنع النفس عن الفكر الخاطئ، كل هذه أمثلة للفضائل الناشئة عن الإيمان، وهي تزداد مع نمو الإيمان، بل هي علامة على أن الإيمان حي (يع٢).

وقي الفضيلة مغرفة = من يعمل أعمالا صالحة وينفذ الوصايا تصير له معرفة حية بالمسيح. ولاحظ قول السيد المسيح "إن شاء أحد أن يعمل مشيئته يعرف التعليم هل هو من الله أم أتكلم أنا من نفسى" (يو١٧٠٧) فمن يغصب نفسه أن يعمل وينفذ وصايا الله سيعرف من هو المسيح وحقيقة تعاليمه. مثلا من يتبع وصايا المسيح تجد السلام والفرح يملأن قلبه، وإذا إرتد للخطية يفقدهما. هنا سيعرف أن وصايا المسيح حق وأنها لصالحه. وفي مثال الرجل الذي بني بيته على الصخر، هذا الذي سمع أقوال السيد المسيح وعمل بها فتذوق فرح عشرته فأحبه. نجد أن البيت صمد أمام المطر والأنهار والرياح (التجارب والآلام والتي يأتي إبليس خلالها ويشكك في محبة المسيح) لكن من إختبر المسيح وعرفه لن يستجيب لتشكيك الشيطان. لهذا لم يقع البيت (مت٢٤٠٤/٢) أي لم يشك في المسيح ولا في محبته فهو قد عرفه حقيقة إذ عمل بوصاياه. عموما من ينفذ الوصية يتنقي قلبه فتنفتح عيناه ويعرف المسيح ويراه "قطوبي لأنقياء القلب...". أما الذي يترك نفسه وراء شهواته، تغلق الخطية عينيه فلا يري المسيح ولا يعرفه.

وَفِي الْمَعْرِفَةِ تَعَفَّفًا = من له معرفة عملية بالمسيح تعوف نفسه الخطية ويزهد في مجد العالم إذ إكتشف حقيقة الأمجاد السماوية. ومن يعرف المسيح سيكتشف أن العالم بما فيه نفاية (في ٨:٣). ومن وجد اللؤلؤة كثيرة الثمن سيزهد في كل شئ .

وَفِي التَّعَفُّفِ صَبْرًا = التعفف النابع عن محبة السماويات إذ أدرك جمالها ومجدها، يعطى قدرة على الإحتمال والصبر، فمن إحتقر وزهد في أمجاد هذا العالم سيصبر على ألامه فعينيه صارت مثبتة على السماء وأمجادها، ينتظرها ويشتهيها، وما عاد ينتظر شيئا من الأرض (٢كو٤: ١٨). فمن ما زال ينتظر الأرضيات والماديات يضطرب ويتعجل الحصول عليها، هذا عكس من عينه مثبتة على السماء، هذا لا ينتظر شيئا من الأرض فيتعجل الحصول عليه، بل ينتظر وصوله للسماء ليستريح هناك وسط السمائيين، وجتى في هذه يتوقعها بصبر غير متعجل، فهو يعلم أن الله لن ينقله للسماء قبل ان أ) يتمم الله تنقيته. ب) يتمم هو وينهي العمل الذي خلقه الله ليتممه (أف٢: ١٠). وهذا معنى قول بولس الرسول "لى إشتهاء أن أنطلق.... لكن أن أبقى ألزم لأجلكم" (في ١: ٢٣: ٤٤). فالرسول يسلم الأمر لله لينقله للسماء التي يشتهيها، ولكن في الوقت المناسب الذي يراه الله.

إذا الصبر هنا ناشئ عن:-

- ١. العين المثبتة على السماء وأمجادها.
- ٢. أن الله يعرف الوقت المناسب لنترك هذا العالم.

وَفِي الصَّبْرِ تَقُوّى = حين يثبت الانسان عينيه على السماء منتظرا إنتقاله لن يجرى وراء شهواته الخاصة ، بل سيخاف الله ويعمل مشيئته. فمن يصبر على التجربة مثبتا نظره على أمجاد السماء التى ينتظرها، كيف يُحوّل نظره إلى أدناس العالم، بل هو سيسلك فى تقوى وهنا يجد التعزيات تسانده، بل تتضح أكثر وأكثر صورة أمجاد السماء أمام عينيه فيتمسك بالتقوى. وأيضا حين يحتمل المؤمن التجارب بصبر ناشئ عن فهم أن التجربة يسمح بها الله وهو الأب المحب لينقى أبناءه وتكون هى طريقه للسماء وهو فى حالة نقاوة ، وأن كل الأشياء تعمل معا للخير ، يصبر هذا الإنسان على الألام ، وهذا ما قاله يعقوب الرسول (يع ا : ٢ - ٥) ، وهذا الصبر يزيد معرفته الإختبارية بمحبة الله. وكلما إزدادت المعرفة، إزداد الثبات فى المسيح وهذا يعطى للإنسان أن تثبت فيه حياة المسيح. وهذا هو سر التقوى أن المسيح ظهر فى الجسد (١٦ـ٣١٠) وأعطانا حياته (فى ٢١٠١). ولاحظ أن من يحتمل بصبر يستطيع أن يرى ويدرك تعزيات الله ومساندته له فى شدته، فتزداد خبراته عن الله ومعرفته.

وَفِي التَّقُوّى مَوَدَّةً أَخَوِيَّةً = من يخاف الله ويتقيه يعامل إخوته بلطف وحنان. فلا تذمر ولا جفاء معهم بل يتعامل بروح الوداعة والود والمسالمة. عموما من ثبتت فيه حياة المسيح تصير له صورة المسيح (غل ٤ : ١٩). وفي الْمَوَدَّةِ الأَخَوِيَّةِ مَحَبَّةً. = كلما ثبتت فينا حياة المسيح نأخذ صورته بالأكثر (٢كو٣ : ١٨) والله محبة والمسيح هو إبن الله . وكيف تثبت فينا حياة المسيح ؟ بقدر ما يتعامل الإنسان بمودة أخوية مع الناس فلا يتذمر عليهم، ولا يتكلم عليهم بالسوء ويقدم لهم خدمات ويصلى لأجل الكل حتى أعداءه ، بقدر ما تنسكب المحبة في قلبه لهم. وهذا ما علم به السيد المسيح حين قال أحبوا أعداءكم (كيف يا رب)... باركوا لاعنيكم (تكلموا عنهم حسنا) أحسنوا إلى مبغضيكم (قدموا لهم خدمات) صلوا لاجل الذين يسيئون اليكم (مت٥:٤٤) وهذا ما نسميه الجهاد والنعمة. فإنسكاب المحبة هي عطية من الله، إذاً هي نعمة ولكن النعمة لا تعطى إلا لمن يستحقها أي لمن يجاهد. ومن يغصب نفسه أن يتعامل بمودة أخوية، ويتكلم حسنا على الناس، ويخدمهم تنسكب المحبة في لمن يجاهد. والجهاد يعني أن يغصب الإنسان نفسه على فعل ما هو صحيح وما يرضى الله.

# آية (٨):- " ﴿ لَأَنَّ هذهِ إِذَا كَانَتْ فِيكُمْ وَكَثُرَتْ، تُصَيِّرُكُمْ لاَ مُتَكَاسِلِينَ وَلاَ غَيْرَ مُثْمِرِينَ لِمَعْرِفَةِ رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيح. "

ترجمة Jerusalem Bible "إمتلاك هذه الفضائل والنمو فيها سيمنع أن تكون معرفتكم بربنا يسوع غير مثمرة". وبصورة أبسط أن إمتلاك هذه الفضائل سيجعل معرفتكم بالمسيح مثمرة. فهناك من يعرف الرب معرفة نظرية بطريقة to know هذا تجده دارسا للكتاب ومتعمق نظريا. ولكن الرسول يطلب ليس المعرفة النظرية، بل معرفة الإتحاد، ولأنه لا شركة للنور مع الظلمة أى الخطية، نجد الرسول يطلب النمو في الفضائل التي بها يحدث الإتحاد، ولكن هذا يكون لمن يسلك بتقوى. والإتحاد بالمسيح يعطى حياة والغصن الحي يكون مثمرا (يو ١٠ : ١ – ٨).

هدف كل الفضائل المسيحية هو معرفة المسيح معرفة كاملة. فمن يجاهد لكى ينمو فى الفضائل السابقة سيعرف ربنا يسوع معرفة حقيقية. أى يثبت فيه ويكون له هذا الثبات حياة أبدية. ويثبت فى مواجهة التجارب والتى يستغلها عدو الخير الكذاب ويخدعنا بأن الله قاسٍ إذ سمح بهذه التجربة، لأن من عرف المسيح وإنفتحت عيناه وأدرك كم أن المسيح يحبه ، فهو سيكتشف بسهولة أكاذيب عدو الخير هذه (مت٧: ٢٤ - ٢٧) . وسلسلة الفضائل السابقة والتى تبدأ بالإيمان والتغصب على فعل ما هو صالح، وتنتهى بالمحبة، هى خط واضح ومن يحاول أن يسير على هذا الطريق سيزداد معرفة بالمسيح، وآخر السلسلة كانت المحبة. والله محبة فمن يسير فى هذا الخط ليصل إلى محبة الله ومحبة الناس، فهو يسير فعلا فى طريق معرفة الله.

كثرت = أى تنمو ، فالحياة المسيحية يجب أن تكون في حالة نمو دائم .

تُصَيِّرُكُمْ لاَ مُتَكَاسِلِينَ = كلما تحاولون أن تكون هذه السلسلة منهج لحياتكم سيمتنع التكاسل الذي في حياتكم، ويكون لكم نشاط أن تعرفوا عن المسيح أكثر فمن يعرف المسيح يريد أن يعرف عنه أكثر وأكثر، والرب يقول "طوبي للجياع والعطاش إلى البر لأنهم يشبعون" (مت  $^\circ$ :  $^\circ$ ). وكل من يعرفه بالأكثر يزداد ثباتا فيه، لأن المعرفة إتحاد. والإتحاد بالمسيح حياة، لأن المسيح هو القيامة والحياة (يو  $^\circ$ 1:  $^\circ$ 1). والغصن الحي يأتي بثمر (يو  $^\circ$ 1:  $^\circ$ 1). لذلك فكل من يحاول سيكون مثمرا =  $^\circ$ 1 غَيْرَ مُثْمِرِينَ = فمن يعرف أي يتحد بالمسيح، والمسيح هو الحياة، تكون له حياة المسيح، فيكون مثمرا. فلا ثمر بدون حياة.

### آية (٩):- " لأَنَّ الَّذِي لَيْسَ عِنْدَهُ هذهِ، هُوَ أَعْمَى قَصِيرُ الْبَصَر، قَدْ نَسِىَ تَطْهِيرَ خَطَايَاهُ السَّالِفَةِ. "

أما الإنسان الخالى من الفضائل فهو بلا خبرة روحية ولا معرفة إختبارية بالمسيح = أَعْمَى قَصِيرُ النّبصرِ ، وما الذي فعل به هكذا؟ هو مثل الفلاح غير الحكيم الذي نسى تطهير حقله من الأحجار التي فيه والحشائش الضارة ، هذا لا يمكن أن ينمو في أرضه نبات له حياة وثمر. وهكذا هي الخطية.... فطوبي لأنقياء القلب لأنهم يعاينون الله. ونحن نحصل على القلب النقى الذي يعاين الله فيعرفه عن طريق المعمودية ثم بالتوبة والإعتراف والتناول من جسد الرب ودمه. وبالمعمودية تصير لنا طبيعة جديدة بها نعاين الله، ومن ينسى هذا ويعيش بلا توبة (لينقى قلبه) وبلا أعمال صالحة، وينسى أنه حصل على طبيعة جديدة، فيكف عن جهاده يصير أعمى لا يستطيع أن يعرف الله. ونحن نعرف أن أنقياء القلب هم من يعاينون الله أي لهم بصيرة وليسوا عميانا (مت٥: ٨).

آية (١٠):- "' لِذلِكَ بِالأَكْثَرِ اجْتَهِدُوا أَيُهَا الإِخْوَةُ أَنْ تَجْعَلُوا دَعْوَتَكُمْ وَاخْتِيَارَكُمْ ثَابِتَيْنِ. لأَنَّكُمْ إِذَا فَعَلْتُمْ ذلِكَ، لَنْ تَزِلُّوا أَبَدًا. "

لذلك = راجعة على الآية السابقة والمعنى أنه حتى لا تصيروا عميان إجتهدوا.

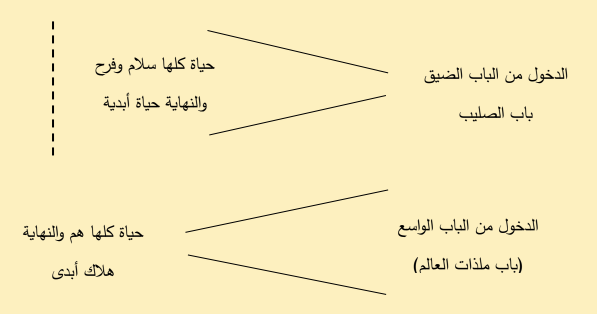
اجْتَهِدُوا ... أَنْ تَجْعَلُوا دَعْوَتَكُمْ وَاخْتِيَارَكُمْ ثَابِتَيْنِ = لقد أفرزكم الله بروحه القدوس عن العالم، وإختاركم للمجد، فهل ترتدوا فتخسروا كل البركات... لا بل إجتهدوا، والجهاد يجعل الدعوة والإختيار ثابتين. إجتهدوا أى جاهدوا لتنموا في حياة الفضيلة فيزداد ثباتكم في المسيح وتنفتح أعينكم عليه وتعرفوه. وبدون الجهاد يزل الإنسان ويتعثر كالأعمى ويخسر دعوته وإختياره. هذه الآية تشبه قول الرب يسوع "من يغلب لن أمحو إسمه من سفر الحياة" (رؤ ت : ٥). سبق الرسول في الآية السابقة وقال أن من يجاهد ليحصل على الفضائل تنفتح عيناه، ولا يعود بعد أعمى قصير البصر. وأصحاب الأعين المفتوحة لا يتعثرون في الطريق = لن يزلوا أبدا.

وفى هذه الآية رد على من يتصور أن الإيمان بدون أعمال يخلص، ورد على من يتصور أن هناك مختارين يخلصون دون أن يجاهدوا. فها نحن نرى هنا أناس مدعوين ومختارين لكن يلزمهم أن يجاهدوا لكى يثبت هذا الإختيار وهذه الدعوة.

## آية (١١):- "١١ لأَنَّهُ هكذَا يُقَدَّمُ لَكُمْ بِسِعَةٍ دُخُولٌ إِلَى مَلَكُوتِ رَبِّنَا وَمُخَلِّصِنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ الأَبَدِيّ. "

لْأَنَّهُ هَكَذَا يُقَدَّمُ لَكُمْ = لأنه = أى كما قلنا سابقاً أنه عليكم أن تجاهدوا لتثبتوا فى المسيح ..حينئذ يُقَدَّمُ لَكُمْ بيسِعَة دُخُولٌ إِلَى مَلَكُوتِ رَبِّنَا = سيكون لكم الطريق إلى ملكوت السموات مفتوح ومتسع، والرسول يقول عن دخول الملكوت أنه بسعة = حتى لا ييأس أحد من خلاصه.

يقول الرب يسوع "أدخلوا من الباب الضيق لأنه واسع الباب ورحب الطريق (ملذات العالم الحسية الخاطئة) الذي يؤدي إلى الهلاك وكثيرون هم الذين يدخلون منه. ما أضيق الباب وأكرب الطريق (حفظ الوصية والتعفف عن مغريات هذا العالم الخاطئة) الذي يؤدي إلى الحياة وقليلون هم الذين يجدونه" (مت٧: ١٣، ١٤). ولكن نهاية هذا الطريق الذي بدأ بالضيق وحمل الصليب، هي الفرح المتزايد والسلام القلبي الحقيقي. وهذا معنى الإتساع والنهاية ملكوت السموات.



ولاحظ في الرسم أن من إختار الدخول من الباب الضيق، باب حمل الصليب سيؤدى به ذلك إلى حياة كلها فرح وسلام = يُقَدَّمُ لَكُمْ بِسِبعَةٍ. والعكس لمن إختار طريق الخطية.

الآيات (١٢-١٥):- "١ لِذلِكَ لاَ أُهْمِلُ أَنْ أُذَكِّرَكُمْ دَائِمًا بِهذِهِ الْأُمُورِ، وَإِنْ كُنْتُمْ عَالِمِينَ وَمُثَبَّتِينَ فِي الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَاضِرِ. " وَلكِنِّي أَحْسِبُهُ حَقًّا مَا دُمْتُ فِي هذَا الْمَسْكَنِ أَنْ أُنْهِضَكُمْ بِالتَّذْكِرَةِ، " عَالِمًا أَنَّ خَلْعَ مَسْكَنِي الْحَاضِرِ. " وَلكِنِّي أَحْسِبُهُ حَقًّا مَا دُمْتُ فِي هذَا الْمَسْكَنِ أَنْ أُنْهِضَكُمْ بِالتَّذْكِرَةِ، " عَالِمًا أَنَّ خَلْعَ مَسْكَنِي وَبُنَا يَسُوعُ الْمَسِيحُ أَيْضًا. " فَأَجْتَهِدُ أَيْضًا أَنْ تَكُونُوا بَعْدَ خُرُوجِي، تَتَذَكَّرُونَ كُلَّ حِينٍ بَهِذِهِ الْأُمُورِ. "

لِذَلِكَ = لأن هناك تهديد بخسارتهم لكل شيء إن أهملوا، وهناك وعد بملكوت أبدى لو ثبتوا مجاهدين. وإدراك الرسول بإقتراب يوم إنتقاله جعله يهتم بأن يذكر أولاده أن يجاهدوا.

كَمَا أَعْلَنَ لِي رَبُّنَا = لقد سبق رب المجد وأعلن له أنه سيموت مصلوبا (يو ١٨:٢١).

ولكن الرسول هنا يتكلم عن رؤيا حديثة، أعلن له فيها رب المجد عن قرب إنتقاله.

مَا دُمْتُ فِي هذَا الْمَسْكَنِ = مسكن أصلها خيمة. والخيمة إشارة للجسد الحالى (Yكو O: 1). ويقول التاريخ أن الوثنيون إستشاطوا غيظا من القديس بطرس فأرادوا قتله. فأوعز إليه المؤمنون أن يهرب، فقبل الرسول مشورتهم، وفيما هو خارج من باب مدينة روما رأى السيد المسيح داخلا، فسأله بطرس "إلى اين تذهب يا سيدى = كوفاديس"، فأجابه السيد "إلى روما لكى أصلب ثانية" فأدرك القديس بطرس أن السيد المسيح يريده أن يعود ليستشهد، فرجع في الحال وأخبر المؤمنين بذلك، وسجن ٩ شهور ثم صلب منكس الرأس. وفي نفس اليوم قطعت رأس بولس الرسول بالسيف، وكان هذا لأن بولس له جنسية رومانية والروماني لا يصلب.

بَعْدَ خُرُوجِي = أي موتى (لو ٣١:٩).

الآيات (١٦-١٨):- "١ لأَنْنَا لَمْ نَتْبَعْ خُرَافَاتٍ مُصَنَّعَةً، إِذْ عَرَّفْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ وَمَجِيئِهِ، بَلْ قَدْ كُنَّا مُعَايِنِينَ عَظَمَتَهُ. ١٧ لأَنَّهُ أَخَذَ مِنَ اللهِ الآبِ كَرَامَةً وَمَجْدًا، إِذْ أَقْبَلَ عَلَيْهِ صَوْتٌ كَهذَا مِنَ الْمَجْدِ الأَسْنَى: «هذَا هُوَ ابْنِي الْحَبِيبُ الَّذِي أَنَا سُرِرْتُ بِهِ». ١ وَنَحْنُ سَمِعْنَا هذَا الصَّوْتَ مُقْبِلاً مِنَ السَّمَاءِ، إِذْ كُنَّا مَعَهُ فِي الْجَبَلِ هُوَ ابْنِي الْحَبِيبُ الَّذِي أَنَا سُرِرْتُ بِهِ». ١ وَنَحْنُ سَمِعْنَا هذَا الصَّوْتَ مُقْبِلاً مِنَ السَّمَاءِ، إِذْ كُنَّا مَعَهُ فِي الْجَبَلِ الْمُقَدِّس. "

لَمْ نَتْبَعْ خُرَافَاتٍ مُصَنَّعَةً = فلو كانت كذلك، أى لو لم نكن متأكدين تمام التأكد مما قلنا، فلماذا نحتمل كل هذه الآلام. وهذا ما قاله أيضا بولس الرسول (١٥و٥١: ٣٠). إذاً كرازتنا بالملكوت ليست من وحى الخيال. وهنا يشير القديس بطرس إلى أنه عاين هو ومن معه عظمة السيد المسيح، هذه التى ظهرت بوضوح على جبل التجلى.

وهذا ما أعلنه أيضا يوحنا الرسول إذ شهد بمجد المسيح على جبل التجلى (يو ١٤:١).

أَخَذَ مِنَ اللهِ الآبِ كَرَامَةً وَمَجْدًا = فالمسيح تجلى أمام بطرس ويعقوب ويوحنا على الْجَبَلِ الْمُقَدَّسِ = فتجلى الرب عليه جعله جبلا مقدسا. الصَّوْتَ مُقْبِلاً مِنَ السَّمَاءِ = فمجد الرب وكرامته ليسا أرضيين بل سماويين.

المجد الأسنى = المجد البهى ، وهو تعبير يستخدم ليشار به إلى الله . والأسنى تعنى جل جلاله وتعنى الفائق والأرفع والأعظم وذو المهابة والقدرة . وكلمة السني فى العربية تعنى الرفيع ، والسنا هو ضوء البرق . وهذه الكلمة هى كلمة فريدة لم تأتى سوى فى هذه الآية .

آية (١٩):- "١٩ وَعِنْدَنَا الْكَلِمَةُ النَّبَوِيَّةُ، وَهِيَ أَثْبَتُ، الَّتِي تَفْعَلُونَ حَسَنًا إِنِ انْتَبَهْتُمْ إِلَيْهَا، كَمَا إِلَى سِرَاجٍ مُنِيرٍ فِي مَوْضِعِ مُظْلِمٍ، إِلَى أَنْ يَنْفَجِرَ النَّهَارُ، وَيَطْلَعَ كَوْكَبُ الصَّبْحِ فِي قُلُوبِكُمْ،"

إن كنتم في شك من شهادتنا عن المسيح، فعندكم النبوات في العهد القديم، وهي شهادات أنبياء شهدوا بها عن المسيح منذ مئات السنين. وهي ثابتة، والكتب في يد اليهود شاهدة على صدق ما نقول.

إِلَى أَنْ يَنْفَجِرَ النَّهَارُ، وَيَطْلَعَ كَوْكَبُ الصَّبْحِ فِي قُلُوبِكُمْ = كوكب الصبح هو إشارة عن المسيح وإستخدم هذا في (عد٢٤٢٤) + (لو ٢٠٤١) + (لو ٢٠٤١) + (لو ٢٠٤٢) + (لو ٢٠٤١) +

فاليهود رأوا المسيح بالجسد ولم يعرفوه بل صلبوه، وهم كانت عندهم النبوات أيضا وتعاموا عنها وما يزالوا حتى الآن. أما الإعلان الذي في القلب فهو يعطى اليقين الكامل والإستنارة والفرح والثقة فيه ومحبته.

الآيات (٢٠-٢١):- "`` عَالِمِينَ هذَا أَوَّلاً: أَنَّ كُلَّ نُبُوَّةِ الْكِتَابِ لَيْسَتْ مِنْ تَفْسِيرٍ خَاصٍ. '` لأَنَّهُ لَمْ تَأْتِ نُبُوَّةً وَلاَّيات (٢٠-٢١):- " لَأَنَّهُ لَمْ تَأْتِ نُبُوَّةً وَلاَّيات (٢٠-٢١): " قَطُّ بِمَشِيئَةِ إِنْسَان، بَلْ تَكَلَّمَ أُنَاسُ اللهِ الْقَدِّيسُونَ مَسُوقِينَ مِنَ الرُّوحِ الْقُدُس. "

مَسُوقِينَ = محمولين كما تحمل الربح السفينة وقارن مع (٢تي١٦:٣).

ولكن لنفهم أن مفهوم الوحى لدى المسيحيين واليهود هو ليس أن الروح القدس يملى على الكاتب ما يكتب بل:-

- ٣. هو يعطى الفكرة للكاتب، والكاتب يصيغ ما يكتب بحسب أسلوبه وثقافته وفلسفته وخبراته.
  - ٤. الروح القدس يحمى الكاتب من الوقوع في أخطاء.
  - ٥. الروح القدس يكشف للكاتب ما هو غامض ومستور (مثلا أحداث الخليقة تك ١).

أَيْسَتُ مِنْ تَفْسِيرِ خَاصِ = ليس عن إجتهاد بشرى، بل بوحى من الروح القدس.

فكرة الرسالة

أعلن رب المجد للرسول أن عمله على الأرض قد إنتهى، وأنه ذاهب إلى السماء. وهو كأب يخاف على أولاده نجده هنا يوصيهم ويذكرهم بما حصلوا عليه، وما هي وإجباتهم في المقابل (١٢ - ١٥).

نرى في الإصحاح الأول ماذا حصل عليه من آمن بالمسيح؟

إمكانية أن يحيا المؤمن حياة أبدية في مجد غير مستعلن تبدأ هنا على الأرض كلها تقوى وفضيلة، ثم ينتقل إلى المجد المعلن بعد أن ينهى أعماله وجهاده. وما حصلنا عليه ليس بالقليل، بل صرنا شركاء الطبيعة الإلهية (7 - 3). وما حصلنا عليه راجع لإتحادنا بالمسيح والثبات فيه = نعرفه (7).

#### الأدلة:-

- ١. القديس بطرس نفسه تغير من سمعان إلى بطرس رسول المسيح (١)، بعمل النعمة (٢).
  - ٢. بطرس رأى المسيح على جبل التجلى ويشهد بذلك (١٦ ١٨).
- ٣. النبوات حينما تطابقت مع أحداث التجسد، هي إثبات لصحة المواعيد (١٩ ، ٤). وهذه النبوات كانت بالروح القدس (٢٠ ، ٢١).
- ٤. بل حينما ينتبه كل منا إلى الكتاب المقدس ونبواته "يأخذ الروح القدس مما للمسيح ويخبرنا" (يو ١٦:
   ٤١) فتتضح صورة المسيح (كوكب الصبح) في قلوبنا (١٩).

#### إيمان المسيحي بالمسيح هو إيمان عامل وليس خامل (o - v).

حقا بالإيمان وبعد المعمودية نتحد بالمسيح ونثبت فيه. ولكن رب المجد يطلب منا قائلا "إثبتوا في وأنا فيكم" (يو ١٠ : ٤). فالإرتداد للخطية يفقدنا هذا الثبات. وحتى نستمر في حالة الثبات ينبغي أن نجاهد. بأن نسلك في الفضيلة = أعمال صالحة ولاحظ أن النعمة تساندنا. ومن يفعل تنفتح عيناه (مت ١٠ ) فيعرف المسيح بمعنى : ١ \*الإتحاد والثبات فيه + ٢ \*معرفة حلاوة عشرته كلؤلؤة ثمينة نكتشفها من خلال ثباتنا فيه، فنزهد في كل لآلئ العالم = تعفف. ومن يعرف المسيح سيري مجده ويفرح بما ينتظره هو أيضا كمؤمن مكانه سيكون مع المسيح، ولن يهتم بخفة الضيقة الوقتية في هذا العالم بجانب المجد الذي أعلنه له الروح القدس (١كو ٢ : ٩ ، ١٠) وهذا ما يعطى المؤمن أن يحتمل تجارب هذا العالم في صبر. ومن يصبر واضعا مجد السماء نصب عينيه يستفيد من التجربة، فالله يسمح بالتجربة لكي نكمل (يع ١ : ٤) ويكف عن أخطاءه (١بط٤ : ١) فيزداد تقوى. ومثل هذا الإنسان يزداد ثباتا في المسيح بل يأخذ صورة المسيح (غل٤ : ١٩) فنجده الوديع، طويل الأناة المتواضع = مودة أخوبة. وقمة التشبه بالمسيح هي المحبة فالله محبة.

وكل من يجاهد لكى يثبت فى المسيح يمتلئ بالروح القدس المحيى الذى يثبت فيه حياة المسيح، والغصن الحى يثمر بل يلتهب غيرة نارية ليمتلئ بالأكثر بعد أن تذوق حلاوة المسيح + لا يتكاسل فى جهاده وخدماته للمسيح ولكنيسته (٨) (وراجع نش٧: ٨).

والآن ماذا نقول عمن ليس عنده كل ذلك سوى أنه أعمى لم يرى المسيح ولم يختبر حلاوة عشرته. والسبب أنه إكتفى بالإيمان النظرى ولم يجاهد فخدعه العالم بخطاياه وغلبه، فإنطمست عيناه بسبب الخطية (مت٥: ٨). إذ أننا بالجهاد نحصل على النعمة التي هي القوة التي تساندنا ضد الخطية (٩).

الرسول بعد كل هذا يدعو أولاده ويدعونا معهم أن نجاهد فنمتلئ نعمة ونظل ثابتين في المسيح. فلا نخسر الهدف وهو ملكوت ربنا يسوع الأبدى (١١، ١٠).

ويكمل الرسول فى الإصحاح الثانى والثالث: تحذير أولاده وتحذيرنا من الذين يحاربون الكنيسة ويحاربوننا بنشر هرطقاتهم سعيا وراء مكسب مادى أو لشهوات رديئة فى قلوبهم أو بإسم العلم الكاذب. فالحرب معلنة من إبليس ضد المسيح وكنيسته كل الأيام. ولكن من ينجذب وراء هؤلاء فنهايته مخيفة "مخيف هو الوقوع فى يدى الله الحى" (عب ٢٠: ٣٠، ٣٠).

#### عودة للجدول

## رسالة بطرس الثانية (الإصحاح الثاني)

هذا هو الإصحاح المتطابق مع رسالة يهوذا. والتكرار يفيد معنى التحذير من الإنسياق وراء المبتدعين في الإيمان. فموضوع هذا الإصحاح هو عن ظهور المبتدعين وخطورتهم وأن دينونتهم أكيدة. وغالبا فالبدع التى يشير لها معلمنا بطرس الرسول في هذا الإصحاح هي الناشئة عن فهم خاطيء لرسائل بولس الرسول كما قال في الإصحاح الثالث (١٦،١٥٠٣) ولقد قال بولس الرسول مثلا في تعاليمه أن هناك ما يسمى التبرير وأننا في عهد الحرية، فأساء هؤلاء المبتدعون فهم أقوال بولس الرسول ونادوا بإنحلال خلقي معتمدين على أن المسيح بدمه يغفر أي خطية، وطالما أن هناك حرية فلنفعل ما نشاء. مع أن بولس أجاب على هذه النقاط فقال "فماذا بنقي في الخطية لكي تكثر النعمة. حاشا. نحن الذين متنا عن الخطية كيف نعيش بعد فيها" (رو ٢٠:١٠)، "فإنكم إنما دعيتم للحرية أيها الإخوة. غير أنه لا تصيروا الحرية فرصة للجسد..." (غل ١٣٠٥). الرد البسيط على هذا الفكر هو ما حدث مع حنانيا وسفيرة، فخطيتهم هي إخفاء جزء من أموالهم بينما هم جاءوا يتبرعون بباقي أموالهم للكنيسة، ولكنهم كذبوا. فإن كان دم المسيح يخلص المؤمن مهما فعل فلماذا مات حنانيا وسفيرة؟! الله أراد أن يُظهر أن عهد النعمة ليس هو عهد الفوضي والإستهانة بالخطية، بل أن الخطية تساوي موت "يسوع المسيح هو هو أمساً واليوم وإلى الأبد" (عب ١٠٠).

الآيات (١-٢):- " وَلِكِنْ، كَانَ أَيْضًا فِي الشَّعْبِ أَنْبِيَاءُ كَذَبَةٌ، كَمَا سَيَكُونُ فِيكُمْ أَيْضًا مُعَلِّمُونَ كَذَبَةُ، الَّذِينَ

يَدُسُونَ بِدَعَ هَلاَكٍ. وَإِذْ هُمْ يُنْكِرُونَ الرَّبَّ الَّذِي اشْتَرَاهُمْ، يَجْلِبُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ هَلاَكًا سَرِيعًا. ` وَسَيَتْبَعُ كَثِيرُونَ يَدُسُونَ بِدَعَ هَلاَكًا سَرِيعًا. ` وَسَيَتْبَعُ كَثِيرُونَ

تَهْلُكَاتِهِمْ. الَّذِينَ بِسَبَبِهِمْ يُجَدَّفُ عَلَى طَرِيقِ الْحَقِّ. "

ولكن = راجعة إلى (٢بط١:١١) وفيها قال القديس بطرس أن الروح القدس يعمل في الأنبياء الحقيقيين، ولكن كانَ أَيْضًا فِي الشَّعْبِ أَنْبِيَاءُ كَذَبَةٌ = فإبليس لايكف عن الخداع بأن يعمل في أنبياء كذبة. وهذا ما رأيناه في القديم (إر ١٤:١٤ + ٢٠:٢٠). وهكذا يحدث في كل زمان. وبهذا حذر بولس الرسول أساقفة أفسس (أع٠٢:٢٠). وهدف إبليس تشويه الحق. بِدَعَ هَلاَكٍ = فتعاليم هؤلاء ضارة تقود للهلاك. وأساس هرطقاتهم وَإِذْ هُمْ يُنْكِرُونَ الرَّبَّ = أي يطعنون في ألوهيته أو يشككون في سلطته فيرفضون وصاياه. ويتبع إنحرافهم سقوطهم وراء شهواتهم. هؤلاء يحاولون بكل وسيلة أن يلتفوا حول الوصية ليحققوا شهواتهم. المسيح إفتدانا ليس فقط لغفران الخطايا، بل ليجعل منا خليقة جديدة تحيا في البر، فمن يرتد للخطية فهو كمن أنكر المسيح.

بِسَبَبِهِمْ يُجَدَّفُ عَلَى طَرِيقِ الْحَقِّ = إنتشرت أيام الرسل وبعدهم هرطقات تدعو للنجاسة كالنيقولاويين. وبسبب تعاليم هؤلاء الفاسدة جدف غير المؤمنين على المسيحية لأنهم ظنوا أن تعاليم هؤلاء الهراطقة هي تعاليم المسيحية. يُنْكِرُونَ الرَّبَّ الَّذِي اشْتَرَاهُمْ = الرب يسوع المسيحية إشتراهم من عبودية إبليس وعبودية الخطية،

وبإرتدادهم للخطية هم ينكرون السيد الذى حررهم، وكأنه لم يبذل دمه لأجلهم ولأجل تحريرهم. هم أنكروا حقوقه عليهم إذ أنه إشتراهم.

أُنْبِيَاءُ كَذَبَةٌ = هم الذين يَدَّعون علاقتهم المباشرة بالله وأن تعاليمهم مأخوذة بوحى منه، وهم في هذا كاذبون. ورأينا هذا في إيزابل التي إدعت النبوة (رؤ ٢٠: ٢٠ – ٢٣).

مُعَلِّمُونَ كَذَبَةً = هم هؤلاء الذين يروجون تعاليم الأنبياء الكذبة.

سَيَتْبَعُ كَثِيرُونَ تَهْلُكَاتِهِمْ = الله ليس مطالب بأن ينحاز للأغلبية، بل كثيرين يُدْعَون وقليلين ينتخبون (مت١٦:٢٠). وكان هناك ألاف أيام الطوفان ونجا في الفلك ثمان أنفس فقط. وفي سدوم وعمورة هلك الجميع ونجا ٤ أنفس فقط، ثم تحولت إمرأة لوط لعمود ملح بعد ذلك. فلا نضطرب إذا رأينا قليلون هم السائرون في الطريق الصحيح. وفي هذه الآية نجد كثيرون يهلكون.

آية (٣):- " وَهُمْ فِي الطَّمَعِ يَتَّجِرُونَ بِكُمْ بِأَقْوَال مُصَنَّعَةٍ، الَّذِينَ دَيْنُونَتُهُمْ مُنْذُ الْقَدِيمِ لاَ تَتَوَانَى، وَهَلاَكُهُمْ لاَ يَنْعَسُ. "

هُمْ فِي الطَّمَعِ = هم يطمعون ربما في أموالهم. ولكن من سياق الحديث نفهم أنهم يطمعون في شهوات الجسد. يَتَّجِرُونَ بِكُمْ بِأَقْوَال مُصَنَّعَةٍ = هم يحرفون أقوال الله ليقنعوا المؤمنين غير المتعمقين بأقوالهم وأرائهم النجسة. هم يستخدمون كلاما معسولا عن التبرير بالدم والحرية... الخ لإقناع الناس بأرائهم الفاسدة. لذلك فإن دينونتهم منذ القديم قائمة تنتظرهم.

وفيما يلى نرى دليل إدانة هؤلاء الخطاة، مما حدث مع خطاة آخرين، فالله عادل ولا يتغير.

آية (٤):- " الْأَنَّهُ إِنْ كَانَ اللهُ لَمْ يُشْفِقْ عَلَى مَلاَئِكَةٍ قَدْ أَخْطَأُوا، بَلْ فِي سَلاَسِلِ الظَّلاَمِ طَرَحَهُمْ فِي جَهَنَّمَ، وَسَلَّمَهُمْ مَحْرُوسِينَ لِلْقَضَاءِ،"

طَرَحَهُمْ = الله أدان الملائكة إذ أخطأوا، فمن المؤكد أنه سيدين هؤلاء الأشرار. وقوله طرحهم بصيغة الماضى فيه تأكيد للدينونة.

أَخْطَأُوا = إذاً هم لم يخلقوا أشرارا، بل خلقوا أبرارا ثم سقطوا.

آية (٥):- "° وَلَمْ يُشْفِقْ عَلَى الْعَالَمِ الْقَدِيمِ، بَلْ إِنَّمَا حَفِظَ نُوحًا ثَامِنًا كَارِزًا لِلْبِرِّ، إِذْ جَلَبَ طُوفَانًا عَلَى عَالَمِ الْفُجَّارِ. "

الْعَالَمِ الْقَدِيمِ = ما قبل نوح والطوفان. نُوحًا ثَامِنًا = لأن نوح كان معه ٧ آخرين، ولقد دخل الفلك آخرهم. كَارِزًا لِلْبِرِ = بلسانه وحياته وببنائه للفلك. فبلسانه إذ كان يؤنب الخطاة على خطيتهم وبحياته إذ كان مثالا للطهارة. وفي بنائه الفلك كان مثالا عمليا لأقواله عن غضب الله على الخطاة وأنه سوف يغرق العالم بطوفان آت قريبا.

والله في قداسته دان العالم الشرير أيام نوح، وأهلكه بالطوفان، ولم يشفع للعالم كثرة عددهم، بل خلص ٨ أنفس فقط. فنفهم رفض الله للخطية، وعدم إنحيازه للأغلبية.

ثامنا = نوح صار رأسا للخليقة الجديدة التي صار لها الحياة بعد أن هلكت الخليقة القديمة. وبهذا صار رمزا للمسيح رأس الخليقة الجديدة. والمسيح هو الحياة الأبدية. ورقم ٨ يشير للحياة الأبدية. لذلك نجد إسم يسوع = ٨٨٨. راجع معانى الأرقام في مقدمة خيمة الإجتماع.

آية (٦):- " وَإِذْ رَمَّدَ مَدِينَتَيْ سَدُومَ وَعَمُورَةً، حَكَمَ عَلَيْهِمَا بِالانْقِلاَبِ، وَاضِعًا عِبْرَةً لِلْعَتِيدِينَ أَنْ يَفْجُرُوا،" الله في قداسته رفض خطية سدوم وعمورة وأحرقهما محولا إياهما إلى رماد = رَمَّد. لأن أجرة الخطية موت.

الآيات (٧-٩):- " وَأَنْقَذَ لُوطًا الْبَارَ، مَغْلُوبًا مِنْ سِيرَةِ الأَرْدِيَاءِ فِي الدَّعَارَةِ. ^ إِذْ كَانَ الْبَارُ، بِالنَّظَرِ وَالسَّمْعِ وَهُوَ سَاكِنٌ بَيْنَهُمْ، يُعَذِّبُ يَوْمًا فَيَوْمًا نَفْسَهُ الْبَارَّةَ بِالأَفْعَالِ الأَثِيمَةِ. ' يَعْلَمُ الرَّبُ أَنْ يُنْقِذَ الأَتْقِيَاءَ مِنَ التَّجْرِبَةِ، وَهُوَ سَاكِنٌ بَيْنَهُمْ، يُعَذِّبُ يَوْمًا فَيَوْمًا نَفْسَهُ الْبَارَّةَ بِالأَفْعَالِ الأَثِيمَةِ. ' يَعْلَمُ الرَّبُ أَنْ يُنْقِذَ الأَتْقِيَاءَ مِنَ التَّجْرِبَةِ، وَيَحْفَظَ الأَثْمَةَ إِلَى يَوْمِ الدِينِ مُعَاقَبِينَ،"

الله في عقابه لسدوم وعمورة لم ينس لوط وأنقذه، كما أنقذ نوحا وأسرته من قبل أيام الطوفان. فالله لا ينسى أبناءه. إذاً على المؤمن أن يسلك في جهاده بنقاوة كما سلك لوط البار ونوح القديس، ويثق في المساندة الإلهية الجبارة حين يكون الوسط رديئا، فحيثما كثرت الخطية إزدادت النعمة جدا (رو٥:٠٠) لقد أنقذ الله لوط ونوح في حين أهلك معاصروهم الأشرار.

الأَرْدِيَاءِ = في أصلها اللغوى الذين يعيشون بلا قانون متحللون من كل شرع أي الفاجرون. مَغْلُوبًا مِنْ سِيرَةِ الأَرْدِيَاءِ = أي يحيا في ألم وغيظ وبنفسية مرة في وسط هؤلاء الأردياء. كلمة مغلوبا تعنى مغتاظا وفي ألم ومحنة.

سؤال: - ما الذي جعل لوط يحيا في هذا الألم؟! ألم يكن من الأسهل أن يغادر المكان ويريح نفسه من هذا الألم؟! الإجابة... أنه هو إختار هذا المكان الجيد الخصب وترك الأرض غير الجيدة لإبراهيم. فهو كان لا يريد أن يفقد هذه الأرض الجيدة وربما أن إمرأته وبناته تعلقوا بهذه الأرض الجيدة ورفضوا مغادرتها، بالرغم من معرفتهم بالشرور التي فيها . وهذا ما نفهمه من قصة تحول إمرأة لوط لعمود ملح، فهي كانت تنظر لهذه الأرض بشهوة أو في حسرة لتركها. يُنْقِذَ الأَتْقِيَاءَ مِنَ التَّجْرِبَةِ = كما أنقذ لوطا ونوحا فالله قادر دائما أن ينقذ أتقياءه وهو يعلم كيف ينقذهم من وسط الآتون.

الآيات (١٠-١١):- "' وَلاَ سِيَّمَا الَّذِينَ يَذْهَبُونَ وَرَاءَ الْجَسَدِ فِي شَهْوَةِ النَّجَاسَةِ، وَيَسْتَهِينُونَ بِالسِّيادَةِ. جَسُورُونَ، مُعْجِبُونَ بِأَنْفُسِهِمْ، لاَ يَرْتَعِبُونَ أَنْ يَفْتَرُوا عَلَى ذَوِي الأَمْجَادِ، '' حَيْثُ مَلاَئِكَةٌ وَهُمْ أَعْظَمُ قُوَّةً وَقُدْرَةً لاَ يُقَدِّمُونَ عَلَيْهِمْ لَدَى الرَّبِ حُكْمَ افْتِرَاءٍ. "

هى تكملة آية ٩ التى قال فيها... ويحفظ الأثمة. معاقبين ويكمل هكذا.... وَلاَ سِيمًا الَّذِينَ يَذْهَبُونَ وَرَاءَ الْجَسَدِ = أَى منساقين وراء شهواتهم الفاسدة. هؤلاء هم من أساءوا فهم الحرية والنعمة والدم الغافر فعلموا أن من يؤمن ، فهو مهما أخطأ فدم المسيح يغفر له. ونلاحظ أن الله لم يخلق الجسد فاسدا، بل خلقه في أحسن صورة ولما خلق آدم وجد أن كل شيء حسن جدا (تك٢٠١١). وكان لآدم شهوة مقدسة، أي أنه كان يحب الله، ومحبته لله جعلته في فرح، إذ كان في جنة عدْنْ، وعدْن = كلمة عبرية تعنى فرح وإبتهاج. ولما سقط آدم تشوهت شهوته، فصار يشتهي العالم (مال ومراكز وجنس وسلطة...) فصار يحيا في غم (وهذا معنى أنه طُرِد من الجنة، مكان الفرح). وكل من ذهب وراء شهواته قيل عنه أنه ذهب وراء الجسد، فالجسد صار الأداة التي تحقق الشهوات الفاسدة. وقول الجسد هو تعبير عن الإنسان العتيق الشهواني.

والمسيح بعد الفداء صعد إلى السماء وأرسل لنا الروح القدس الذى حل علينا ليصلح الوضع، فسكب محبة الله فى قلوبنا (رو٥:٥) وبهذا تقدست شهواتنا، ورجعنا للحالة الفردوسية الأولى أى الفرح، لذلك نجد أن ثمار الروح القدس هى محبة فرح سلام (غل٥:٢٠).

فمن يسلك بالروح هو الذى تخضع روحه للروح القدس، فيقود الروح القدس الروح الإنسانية، والروح الإنسانية تقود الجسد فيتجه الإنسان للسماويات وكلما ينمو الإنسان فى النعمة، ويخضع للروح القدس الذى يسكب محبة الله فيه تتقدس شهواته ويقول مع بولس الرسول "لى إشتهاء أن أنطلق وأكون مع المسيح.." (فى ٢٣:١). والعكس فالإنسان الشهوانى الجسدانى الذى قال الرسول عنهم هنا... يذهبون وراء الجسد، هذا الإنسان غير خاضع للروح القدس بل يعاند الروح القدس ويقاومه، وشهواته فقط هى التى تقود جسده.

وهؤلاء قال عنهم أنهم يَسْتَوهِينُونَ بِالسِّيَادَةِ. = وجاءت كلمة السيادة في ترجمات أخرى (Authority بمعنى حكومة أو توجيه أو سيطرة) أو (من لهم السلطة Authority). والمقصود الرياسات الكنسية. فهؤلاء الجسدانيون يستهينون بالرياسات الكنسية ويهاجمونهم ويدينونهم ويتكلمون عليهم، والهدف من وراء ذلك هو الهجوم على الإيمان الصحيح والمعتقدات الصحيحة التي تنادى بها الرياسات الكنسية. فلهدم الإيمان الصحيح، هم يهاجمون الرياسات الكنسية ويعلمون الناس الإستهانة بهم لترويج معتقداتهم الفاسدة. هم حينما علموا تعاليمهم بإستحالة هلاك المؤمن مهما أخطأ ، هاجمتهم الكنيسة ، فما كان منهم إلا أنهم سخروا من الرياسات. وما السبب وراء كل ذلك = هم مُعْجِبُونَ بِأَنفُسِهِمْ = هم متكبرون معجبون بأفكارهم، لا يقبلون الخضوع لما تسلمته الكنيسة جيلا بعد جيلا، بل هم لا يَرْتَعِبُونَ أَنْ يَقْتَرُوا عَلَى ذَوِي الأَمْجَادِ (ترجمت Glorious ones وترجمت كاقتماه الكنيسة جيلا بعد أصحاب المناصب) . فهذه الرياسات الكنسية والمناصب الكنسية لهم قطعا أمجاد فهم خدام الله. وهؤلاء الأشرار لم يقتدوا بالملاك ميخائيل الذي لم ينتهر الشيطان بنفسه، بل ترك الحكم والدينونة لله بالرغم من ثبوت خطية الشيطان (شرح هذه النقطة في رسالة يهوذا).

والملائكة فى هذا يطبقون قول السيد المسيح حرفيا "لا تدينوا" فإذا كان الملائكة وهم أعظم قوة وقطعا أكثر طهارة وبر ومعرفة من البشر، رفضوا أن يدينوا الشيطان = لا يقدمون عليهم لدى الرب حكم إفتراء. فكيف يجرؤ هؤلاء على هذا أن يدينوا الرئاسات الكنسية. حقا إن وراء كل هرطقة ، كبرباء أو إعجاب بالذات.

آية (١٢): - "<sup>١١</sup> أَمَّا هؤُلاَءِ فَكَحَيَوَانَاتٍ غَيْرِ نَاطِقَةٍ، طَبِيعِيَّةٍ، مَوْلُودَةٍ لِلصَّيْدِ وَالْهَلاَكِ، يَفْتَرُونَ عَلَى مَا يَجْهَلُونَ، فَسَيَهْلِكُونَ فِي فَسَادِهِمْ. "

فَكَكَيَوَانَاتٍ غَيْرٍ نَاطِقَةٍ = أى يسلكون بحسب غريزتهم الطبيعية أى شهواتهم، دون أدنى محاولة للتسامى أو الضبط لهذه الشهوات، بل هم مندفعون وراء شهواتهم.

يَفْتُرُونَ عَلَى مَا يَجْهَلُونَ = المبتدعين ليس فقط يجهلون الأمور بل يجهلون أن من يهاجمونهم لهم هذا المجد عند الله، لذلك هم فى تجاسر يفترون مقاومين الحق. وهؤلاء سبب هلاكهم ليس خارجا عنهم بل هم سَيَهْلِكُونَ فِي فَسَادِهِمْ = أى هم أسلموا أنفسهم بأنفسهم للهلاك، هم صاروا كالحيوان الذى يدخل المصيدة برجليه (هم يضعون للحيوان قطعة لحم فى المصيدة ليصطادوه، لأنه سيدخل بدافع شهوته وراء اللحم، لكن دخوله سيكون لهلاكه) وهؤلاء إنجذبوا وراء شهوتهم كما إنجذب الحيوان وراء اللحم، ولكن هم ذاهبون وراء هلاكهم.

مَوْلُودَةٍ لِلصَّيْدِ والهلاك = بحكم الطبيعة فهذه الحيوانات هى فريسة للصيادين فتهلك. هم يهلكون لأن عقولهم تسحبها الشهوات كما تسحب الخيول الجامحة راكبيها. أما الإنسان فقد خلق الله له عقلا ليفكر ويعيش مع الله، العقل يعينه في أن تكون له علاقة مع الله.

آية (١٣):- "١٣ آخِذِينَ أُجْرَةَ الإِثْمِ. الَّذِينَ يَحْسِبُونَ تَنَعُّمَ يَوْمٍ لَذَّةً. أَدْنَاسٌ وَعُيُوبٌ، يَتَنَعَّمُونَ فِي غُرُورِهِمْ صَانِعِينَ وَلاَئِمَ مَعَكُمْ. "

آخِذِينَ أُجْرَةَ الإِثْمِ = رأينا في آية ١٠ أنهم يَذْهَبُونَ وَرَاءَ الْجَسَدِ فِي شَهْوَةِ النَّجَاسَةِ، وأفعالهم هذه هي خطية وإثم. وكل أجرتهم أي ما يحصلوا عليه هو تنعم يوم كلذة عابرة مؤقتة. ولكن أجرة الخطية موت، لذلك فهؤلاء سيهلكون في فسادهم.

النَّذِينَ يَحْسِبُونَ تَنَعُّمَ يَوْمٍ لَذَّةً = هم يفرحون بلذة مؤقتة يحسبونها نصيبهم متجاهلين السعادة الأبدية الدائمة. والمقصود بيَوْمٍ = قصر عمر اللذة، وقصر عمر الإنسان، فإن عاش الإنسان عمره في التمتع بالملذات الخاطئة فلقد إنقضى العمر كيوم، كبخار يظهر قليلا ثم يضمحل، ولكن بعده دينونة أبدية. أما إن عاش الإنسان عمره القصير في تقوى مانعا نفسه عن هذه الملذات الخاطئة، فسيحيا في فرح كعربون للأفراح الأبدية في المجد السمائي.

أَدْنَاسٌ = هم أدناس فى ذواتهم. وَعُيُوبٌ = أصلها اللغوى نقط سوداء ، فهم فى حقيقتهم شىء مشوه. وهم يتصرفون بخداع كإبليس = صَانِعِينَ وَلاَئِمَ مَعَكُمْ = كانت الكنيسة تقيم بعد القداسات ولائم محبة، وهؤلاء قلدوا الكنيسة بإقامة ولائم لخداع الناس بأنهم أعضاء فى الكنيسة. وخلال هذه الولائم يبثون سمومهم .

آية (١٤):- "' لَهُمْ عُيُونٌ مَمْلُوَةٌ فِسْقًا، لاَ تَكُفُّ عَنِ الْخَطِيَّةِ، خَادِعُونَ النُّفُوسَ غَيْرَ الثَّابِتَةِ. لَهُمْ قَلْبٌ مُتَدَرِّبٌ فِي الطَّمَعِ. أَوْلاَدُ اللَّغْنَةِ. "

لَهُمْ عُيُونٌ مَمْلُوّةٌ فِسْقًا = تشير لمن يبحث دائما عن إمرأة ليزنى معها، فمن يستهين بكل شيء ويعيش في إباحية تصير عيناه مملوءة فسقا أي زنا ويفقد البساطة، وتصير عيناه مظلمتين لا تريان إلا ما هو شر = لاَ تَكُفُّ عَنِ الْخَطِيّةِ. خَادِعُونَ النَّفُوسَ = بألفاظ منمقة تسمى الخطية حرية، ولكن لا ينخدع بهم سوى النفوس غير الثابتة.

لَهُمْ قَلْبٌ مُتَدَرِّبٌ فِي الطَّمَعِ = قلب لا يشبع من الشهوات، ويطمع حتى في إمرأة أخيه. وقد تعنى أيضا الطمع في المال، ولكن سياق الكلام يشير للطمع في شهوات الجسد.

أَوْلاَدُ اللَّغْنَةِ = إذ هم يسعون وراء إنحراف الناس عن إيمانهم البسيط.

الآيات (١٥-١٦):- "١٥ قَدْ تَرَكُوا الطَّرِيقَ الْمُسْتَقِيمَ، فَضَلُوا، تَابِعِينَ طَرِيقَ بَلْعَامَ بْنِ بَصُورَ الَّذِي أَحَبَّ أُجْرَةَ الآبِي حِمَالُ أَعْجَمُ نَاطِقًا بِصَوْتِ إِنْسَانٍ. " الإِثْم. ١٦ وَلَكِنَّهُ حَصَلَ عَلَى تَوْبِيخِ تَعَدِّيهِ، إِذْ مَنَعَ حَمَاقَةَ النَّبِيّ حِمَالُ أَعْجَمُ نَاطِقًا بِصَوْتِ إِنْسَانٍ. "

بَلْعَامَ بْنِ بَصُورَ = بَصُورَ هى القراءة الكلدانية للإسم العبرانى بعور، فاليهود ينطقونه بعور. وربما قصد الرسول استخدام الإسم بالكلدانية إذ أن بصور تعنى جسد، وكانت مشورة بلعام خاصة بإسقاط شعب إسرائيل فى خطية الزنا مع بنات موآب حتى يلعنهم الله ويغضب عليهم، وحصل على أجرة فى مقابل مشورته هذه = أَحَبَّ أُجْرَةَ الإِثْمِ إِذاً قوله بَلْعَامَ بْنِ بَصُورَ (جسد) تعنى هؤلاء السائرين وراء الجسد (آية ١٠) هؤلاء الشهوانيون كانوا فى الطريق المستقيم يوما ما، لكنهم إنحرفوا وراء شهواتهم الجسدية التى أغلقت عقولهم، كما إنغلق عقل بلعام فوبخه حمار. راجع قصة بلعام فى سفر العدد (٢٢-٢٠). وإشارة الرسول لأن حمار بلعام قد نطق تعنى أن هؤلاء الشهوانيون سقطوا من درجة فهمهم للأمور إلى درجة أقل من هذا الحمار

## آية (١٧): - "٧١ هؤلاء هُمْ آبَارٌ بِلاَ مَاءٍ، غُيُومٌ يَسُوقُهَا النَّوْءُ. الَّذِينَ قَدْ حُفِظَ لَهُمْ قَتَامُ الظَّلاَم إِلَى الأَبَدِ. "

هذه اللذات الجسدية مخادعة، قد تبدو لمن هم من خارج أنها مشبعة، وأنها مغرية وأنها وأنها... ولكن حين يسقط فيها الإنسان تتحول حياته إلى مرار. لذلك شبه الرسول هذا بقوله عمن يدعو لهذه الشهوات الجسدية بأنهم هم آبارٌ بلاً ماء = لهم مظهر خارجي مخادع، أو يَدَّعون أن ما يَدْعون الناس له هو مصدر سعادة لهم، لكن من يأتي لهذه الخطايا يكون كظمآن أتي لبئر لا يجد فيها ماء، فهو لن يجد فيها سعادة أو فرح إطلاقا، ربما سيجد لذة لحظة، لكن سيعقبها حزن وتعاسة بقية العمر. وبنفس المعنى يقول تشبيه آخر غُيُومٌ يَسُوقُهَا النَّوْءُ = هي غيوم يفرح بها الفلاح الذي ينتظر المطر، لكن سرعان ما تحملها الرياح دون أن تمطر، فهي بلا خير، بل هي تمنع نور الشمس.

وسينكشف حقيقة هؤلاء فى الأبدية حيث حُفِظ لَهُمْ قَتَامُ الظَّلاَمِ ، خلاصة هذه الآية أن هؤلاء فى حقيقتهم ما هم إلا مخادعون، يدعون الناس لما يصورونه للناس أن فيه شبعهم وسعادتهم (أى الخطية) ولكن حين ينفذ الناس ما يقولونه لهم لا يشعرون بسعادة أو بشبع. هم إذاً أبار بلا ماء...

## آية (١٨):- "١٨ لأَنَّهُمْ إِذْ يَنْطِقُونَ بِعَظَائِمِ الْبُطْلِ، يَخْدَعُونَ بِشَهَوَاتِ الْجَسَدِ فِي الدَّعَارَةِ، مَنْ هَرَبَ قَلِيلاً مِنَ الَّذِينَ يَسِيرُونَ فِي الشَّلاَل،"

هنا تشبيه آخر أو وصف آخر لخداعهم، فهم يَنْطِقُونَ بِعَظَائِمِ الْبُطْلِ كلمة عظائم فى اليونانية تشير إلى شىء يبدو أكبر مما هو فى الواقع. وفى الحقيقة فإن ما ينطقون به هو باطل وفراغ كاذب، فوراء مظهرهم الذى يشير للمعرفة لا يوجد شبع للناس ولا سعادة، أى بلا جوهر حقيقى. يَخْدَعُونَ بِشَهَوَاتِ الْجَسَدِ = هم يعلمون سامعيهم أن يشبعوا رغائب الجسد غير المقدسة. هم يدعون فى كبرياء أنهم ذوو معرفة وحكمة.

يقدمون أمالا عظيمة وكلمات براقة عن الحرية التي أعطاها لنا العهد الجديد. وفي الحقيقة فكل فلسفتهم هي الإنقياد وراء شهواتهم الباطلة.

ولكن من الذى ينساق وراءهم؟ مَنْ هَرَبَ قَلِيلاً مِنَ الَّذِينَ يَسِيرُونَ فِي الضَّلاَلِ = أى حديثى الإيمان الذين هربوا من الوثنية عن قريب، هؤلاء كانوا ما زالوا لم يعرفوا المسيح ويختبروه حقيقة. هم كانوا مازالوا فى سطحية الإيمان لم يدخلوا إلى العمق. لذلك قال المسيح "ادخلوا إلى العمق" (لو ٥:٤).

والعمق هو عمق المعرفة والحب والإتحاد الحقيقى مع المسيح والثبات فيه ، هو إكتشاف شخص المسيح المشبع. والعمق هو الحل الوحيد لمن هو مستعبد لشهوات الجسد ، وهذا ما علَّم به السيد المسيح ، فالذى وجد اللؤلؤة الكثيرة الثمن (معرفة حلاوة المسيح) مضى وباع اللآلئ التي كان يعتز بها أولا (شهوات الجسد) .

أما هؤلاء السطحيين حينما يسمعون دعوة المعلمين الكذبة بالحرية المزيفة يصدقونهم غير عالمين أن هذا هو عين العبودية، وهكذا بعد أن إختبر أحد الهروب من نجاسة العالم بمعرفة الرب المخلصة إرتبك فيها من جديد وإنغلب من شهوته. وفي هذا النص نرى إمكانية إرتداد المؤمن وهلاكه بعد أن إختبر المسيح ونعمته. لذلك علينا أن نجتهد ونسلك بأمانة وحرص وندخل بجهادنا إلى العمق لنخلص.

## آية (١٩):- "١١ وَاعِدِينَ إِيَّاهُمْ بِالْحُرِّيَّةِ، وَهُمْ أَنْفُسُهُمْ عَبِيدُ الْفَسَادِ. لأَنَّ مَا انْغَلَبَ مِنْهُ أَحَدُ، فَهُوَ لَهُ مُسْتَعْبَدُ أَيْفُسُا! "

الْحُرِّيَّةِ في مفهوم هؤلاء هي تحرر من الناموس وسلطانه، ما دامت النعمة تغفر، ولكن هذه ليست حرية بل عبودية للشهوة والخطية. كلمة الحرية التي يستخدمها هؤلاء هي كلمة براقة تخدع المبتدئين. وكما قال السيد المسيح "كل من يعمل الخطية هو عبد للخطية" (يو ٨: ٣٤)، والقديس بولس الرسول قال "فإنكم إنما دعيتم للحرية أيها الإخوة. غير أنه لا تصيروا الحرية فرصة للجسد" (غل ١٣:٥)، ومن ضمن الحريات الكاذبة الدعوة للتحرر من الترتيبات الكنسية كالأصوام والإعتراف.

الآيات (٢٠-٢٢):- "' لَأَنَّهُ إِذَا كَانُوا، بَعْدَمَا هَرَبُوا مِنْ نَجَاسَاتِ الْعَالَمِ، بِمَعْرِفَةِ الرَّبِ وَالْمُخَلِّصِ يَسُوعَ الْمَسِيح، يَرْتَبِكُونَ أَيْضًا فِيهَا، فَيَنْعَلِبُونَ، فَقَدْ صَارَتْ لَهُمُ الأَوَاخِرُ أَشَرَّ مِنَ الأَوَائِلِ. ' لأَنَّهُ كَانَ خَيْرًا لَهُمْ لَوْ لَمْ الْمَسِيح، يَرْتَبِكُونَ أَيْضًا فِيهَا، فَيَنْعَلِبُونَ، فَقَدْ صَارَتْ لَهُمُ الأَوَاخِرُ أَشَرَّ مِنَ الأَوَائِلِ. ' لأَنَّهُ كَانَ خَيْرًا لَهُمْ لَوْ لَمْ

يَعْرِفُوا طَرِيقَ الْبِرِّ، مِنْ أَنَّهُمْ بَعْدَمَا عَرَفُوا، يَرْتَدُّونَ عَنِ الْوَصِيَّةِ الْمُقَدَّسَةِ الْمُسَلَّمَةِ لَهُمْ. ٢٦ قَدْ أَصَابَهُمْ مَا فِي الْمَثَلِ الصَّادِق: «كَلْبٌ قَدْ عَادَ إِلَى قَيْئِهِ»، وَ «خِنْزِيرَةٌ مُغْتَسِلَةٌ إِلَى مَرَاغَةِ الْحَمْأَةِ»."

لأَنَّهُ إِذَا كَانُوا = يقصد الذين وقعوا في فخاع العدو بَعْدَمَا هَرَبُوا = أي بعد ما آمنوا وصار لهم المسيح مخلِّصا وأعطاهم حياة جديدة إرتدوا للنجاسات الأولى... فَقَدْ صَارَتْ لَهُمُ الأَوَاخِرُ أَشَرَّ مِنَ الأَوَائِلِ... لماذا؟

- ١. بعد أن عرفوا المسيح وآمنوا وتابوا وإعتمدوا وعرفوا الحياة الطاهرة، تصير خطيتهم أكبر بسبب معرفتهم، أما خطاياهم قبل الإيمان فكانت عن جهل. وقد يكون لهم عذر فيها لجهلهم، أما بعد إيمانهم فخطيتهم أصبحت تعدد.
  - ٢. جحودهم لما حصلوا عليه من نعمة ومواهب.
- ٣. بعد أن إعتمدوا وخرج منهم الروح الشرير، إذ إرتدوا يعود لهم ومعه سبعة أرواح آخرين أشر منه
   (مت٢٠:١٥) + (لو٢٦:١١).
  - $\lambda$  . من سقط وله معرفة  $\lambda$  يعود ينصت بعد إلى من يرشده أو يعظه (راجع عب $\lambda$  :  $\lambda$   $\lambda$ ).

الْوَصِيَّةِ الْمُقَدَّسَةِ الْمُسَلَّمَةِ لَهُمْ = في الناموس وبتعليم الرسل، وبالروح القدس الذي كتبها على قلوبهم (إر ٣٣:٣١).

الْمَثَلِ الصَّادِقِ = إقتبس القديس بطرس هذا المثل كُلْبٌ قَدْ عَادَ إِلَى قَيْئِهِ من (أم١:٢٦). أما المثل الآخر وَخِنْزِيرَةٌ مُغْتَسِلَةٌ إِلَى مَرَاغَةِ الْحَمْأَةِ = ربما كان هذا مثلا منتشرا أيام الرسول، أو هو إضافة من عنده. والمراغة هي مكان التمرغ. والحمأة هي الطين الأسود الذي تتمرغ فيه الخنازير ، فتفسد نظافتها بعد ما اغتسلت.

#### عودة للجدول

## رسالة بطرس الثانية (الإصحاح الثالث)

هذا الإصحاح يرد على التعاليم التى ينادى بها الماديين الذين ينادون بثبات الخليقة ودوامها، أى أن الخليقة هى هكذا منذ الأزل. وجدت هكذا بلا بداية، لم يخلقها أحد. هى أزلية وستدوم إلى الأبد. والرسول هنا يؤكد أن الرب آت فى مجيئه الثانى فى ملء الزمان، وأن السماء والأرض ستزولان، وهذا دافع لنا حتى نتوب ونعمل أعمالا صالحة. عموما فإن تغير الكون حولنا مثل إزدياد البقع الشمسية (إنطفاء أجزاء من الشمس نتيجة برودتها). وتحول المواد المشعة إلى رصاص. هذا التغير يفيد ويثبت أن الأرض والكون حولنا يتغير، إذاً هو ليس هكذا منذ الأزل. وهو سيتغير إلى صورة أخرى مع الوقت.

الآيات (١-٢):- " هذه أَكْتُبُهَا الآنَ إِلَيْكُمْ رِسَالَةً ثَانِيَةً أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، فِيهِمَا أَنْهِضُ بِالتَّذْكِرَةِ ذِهْنَكُمُ النَّقِيَّ، ` لِتَذْكُرُوا الأَقْوَالَ الَّتِي قَالَهَا سَابِقًا الأَنْبِيَاءُ الْقِدِيسُونَ، وَوَصِيَّتَنَا نَحْنُ الرُّسُلَ، وَصِيَّةَ الرَّبِ وَالْمُخَلِّسِ. "

رِسَالَةً تَانِيَةً = إِذاً هى موجهة لنفس الأشخاص الذين وجهت لهم الرسالة الأولى. الأَقْوَالُ الَّتِي قَالَهَا سَابِقًا الأَنْبِيَاءُ ... نَحْنُ الرُّسُلَ... الرَّبِّ = هذه الآية تشير لوحدة الوحى، "الله ليس عنده تغيير ولا ظل دوران" (يع١: ١٧)، فما قاله الأنبياء، قاله الرسل وقاله الرب نفسه عن حتمية المجىء الثانى، وعن ظهور معلمين كذبة يسلكون حسب شهواتهم الخاصة، وهؤلاء يشككون في عقيدة مجىء الرب الثانى. بينما أن هذه العقيدة تدفع لتوبة كثيرين.

- ١. نبوات الأنبياء عن المجيء الثاني مثلا (ملا٤:٥) + (يؤ١٢١-٢١).
- مثلا (١تس٥:٢-٤) + (كو٣:٤).
- ٢. ما قاله الرسل والتلاميذ
- مثلا(مت ۲:۲۲-۲۸+۲۰۲۱)+ (مر ۱۳:۲۲-۳۸).
- ٣. ما قاله الرب نفسه

الآيات (٣-٤):- " عَالِمِينَ هذَا أَوَّلاً: أَنَّهُ سَيَأْتِي فِي آخِرِ الأَيَّامِ قَوْمٌ مُسْتَهْزِئُونَ، سَالِكِينَ بِحَسَبِ شَهَوَاتِ أَنْفُسِهِمْ، وَقَائِلِينَ: «أَيْنَ هُوَ مَوْعِدُ مَجِيئِهِ؟ لأَنَّهُ مِنْ حِينَ رَقَدَ الآبَاءُ كُلُّ شَيْءٍ بَاقِ هكَذَا مِنْ بَدْءِ الْخَلِيقَةِ»."

قبل مجىء الرب ستنتشر ضلالات كثيرة، ويقوم أناس مستهزئين تدفعهم شهواتهم الخاصة لإنكار مجىء المسيح وإنكار الدينونة والقيامة، وطالما لا دينونة ولا قيامة فلنندفع وراء شهواتنا. ويقول القديس أغسطينوس أنه وراء كل الحاد شهوة، لكى يهدىء الإنسان ضميره ويستبيح لنفسه أن يفعل هواه. كُلُّ شَيْءٍ بَاق هكذا = المقصود أنهم يتصورون أنه لن يكون هناك مجىء ثان، ولا نهاية لتلك الأرض، بل أن الأرض موجودة وثابتة هكذا منذ الأزل وستستمر للأبد، وأنه لا خالق لها، بل هى وجدت هكذا. وطالما أنه لا خالق، إذاً فلا دينونة.

والآن قد لا ننكر المجيء الثاني والدينونة، ولكن حرب إبليس ضدنا هي أنه يجعلنا ننسى لحظة الموت أو لا نفكر فيها، بينما أنها قد تكون أقرب مما نتصور.

الآيات (٥-٧): - " لأَنَّ هذَا يَخْفَى عَلَيْهِمْ بِإِرَادَتِهِمْ: أَنَّ السَّمَاوَاتِ كَانَتْ مُنْذُ الْقَدِيمِ، وَالأَرْضَ بِكَلِمَةِ اللهِ قَائِمَةً مِنَ الْمَاءِ وَبِالْمَاءِ، ' اللَّوَاتِي بِهِنَّ الْعَالَمُ الْكَائِنُ حِينَئِذٍ فَاضَ عَلَيْهِ الْمَاءُ فَهَلَكَ. ' وَأَمَّا السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ الْكَائِنُ أَلاَنَ، وَهِاللهُ الْمَاءُ فَهَلَكَ. ' وَأَمَّا السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ الْكَائِنَةُ الآنَ، فَهِيَ مَخْرُونَةٌ بِتِلْكَ الْكَلِمَةِ عَيْنِهَا، مَحْفُوظَةً لِلنَّارِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ وَهَلاَكِ النَّاسِ الْفُجَّارِ. "

هذًا يَخْفَى عَلَيْهِمْ بِإِرَادَتِهِمْ = الله لا يحجب الحقيقة عن أحد، لكن من أعمت الشهوة عينيه، فهو لا يريد ولا يهتم أن يعترف بالحقيقة، بل هو يفضل تصديق ضلالاته. ولا يريد أن يعترف بكلمة الله المعلنة في كتابه المقدس.

قَائِمَةً مِنَ الْمَاءِ = إذ أن الأرض خرجت وظهرت من تحت الماء الذي كان يغمرها (تك ٩،٧:١). وكون أنها كانت مغمورة بالماء ثم ظهرت ، إذاً هي تتغير وليست كما يقولون "كل شيء باق هكذا من بدء الخليقة" (آية ٤).

وَبِالْمَاءِ = لا حياة بدون ماء. لا حياة لخليقة ما بدون ماء. ولكن هذا الماء إستخدمه الله للدينونة، ففى الطوفان أهلك الماء الخليقة. إذاً وراء الخليقة ديان عظيم قادر أن يبيدها وقد فعل هذا مرة وبالماء. الآن نرى أن الخليقة تتغير وليست ثابتة. إذاً وراء هذا خالق يتحكم فيها. بل أن هذا الخالق أهلكها وأدانها يوما ما.

إذاً الخليقة ليست أزلية، بل هي أيضا معرضة للدينونة. إن وراء خلق الأرض ووراء هلاكها خالق عظيم وديان عظيم لخليقته.

وهلاك الأرض بالطوفان ( فحتى الطيور ، هلكت فالماء إرتفع فوق الجبال ١٥ قدما) وكان هذا نموذج لهلاك الأرض مرة أخرى في أيام النهاية ولكن سيكون ذلك بنار الدينونة = مَحْفُوظَةً لِلنَّارِ هذا الإهلاك بالنار أيضا قد تم سابقا في سدوم وعمورة، وليس غريبا أن يحدث لكل العالم يوما ما.

وكما تجددت الخليقة بعد الطوفان، هكذا ستخرج أرض جديدة وسماء جديدة بعد أن تنتهى وتزول السماء والأرض اللتان نعرفهما الآن (رؤ ١٠:٢١) + (إش١٠٦٥).

السّماواتِ وَالأَرْضَ بِكَلِمَةِ اللهِ قَائِمَةً مِنَ الْماءِ وَبِلْمَاءِ، اللّوَاتِي بِهِنَّ الْعَالَمُ الْكَائِنُ حِيلَئِذٍ (وهذا العالم الذي كان موجودا في ذلك الوقت حين إنحرف بعيدا عن طريق الله فَاضَ عَلَيْهِ الْمَاءُ فَهَلَكَ = هنا نرى الله يُهلك العالم بالماء، بينما أن الماء به الحياة للخليقة كلها، وبدونه تموت الخليقة. اللّواتِي بِهِنَّ = يقصد بِكَلِمَةِ اللهِ وَبِالْمَاءِ. هو قرار إلهي أن يفيض الماء ليهلك الأرض. إذن من يقول أن الأرض ثابتة فليذكر أن الله أهلكها قديما بالرغم من أن الناس أيام نوح لم يصدقوا هذا. مَخْزُونَةٌ = هذه الأرض مخزونة أي ما زال الله يبقيها ويحفظها بكلمته الى اليوم الذي حدده للدينونة ، وسيكون ذلك عن طريق نار تحرقها، ولو أطلق الله الآن هذه النار لأحرقت الكون، لكن الله ما زال حافظا للأرض مخزونة ليوم الدينونة، هي نار الدينونة = لهلاك الناس الفجار. بِتِلْكَ الْكَلِمَةِ عَيْنِهَا = أي بقرار من الله ضابط الكل . والنار قد تكون نيران براكين ستنفجر يوما ما، أو نار تهبط من السماء، كما حدث يوم سدوم وعمورة. وقد تكون نيران الله لديه وسائل متعددة لإهلاك الأرض وما عليها كالنار بل والماء، فقد كان من وسائل الله بسبب الخطية. المعنى أن الله لديه وسائل متعددة لإهلاك الأرض وما عليها كالنار بل والماء، فقد كان من وسائل الله وأن الأمور باقية هكذا منذ بدأ الخليقة وستستمر. ومعنى كلامه أن النهاية آتية بطريقة لا تتوقعونها، فمن كان يتوقع أن النهاية ستكون بالماء يوما ما . ولكن أتى طوفان الماء وأهلك من كانوا لا يصدقون إنذار نوح.

وفى أيامنا هذه كثرت أحكام الله بهذه الطريقة، وهلك البشر بالماء، إما بفيضانات أو بالجفاف نتيجة عدم نزول الأمطار. وما هو أصعب من هذا هلاك الألاف بما يسمى التسونامي، الذي أهلك في إحدى المرات ٣٠٠٠٠٠ نسمة في إندونيسيا.

ولنلاحظ أن الأرض خرجت مرتين من تحت الماء بكلمة الله، خرجت لتحيا بعد موت:-

- ١) في بداية الخليقة .
  - ٢) بعد الطوفان .

ولكن ليثبت الرسول لمن يقرأ الرسالة سلطان الله على الخليقة ، يظهر هنا أن الماء الذي إستخدمه الله في حياة خليقته ، إستخدمه أيضا في هلاكها .

فما حدث يثبت للمتشككين : ١) ان الله يريد حياة للخليقة .

- ٢) الله قدوس وعادل يرفض الشر ويدينه بهلاك أكيد .
- ٣) بعد هلاك الخليقة سيعيد الله الخليقة بصورة جديدة .

الآيات (١٠-٨): - "^ وَلَكِنْ لاَ يَخْفَ عَلَيْكُمْ هذَا الشَّيْءُ الْوَاحِدُ أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ: أَنَّ يَوْمًا وَاحِدًا عِنْدَ الرَّبِّ كَأَلْفِ سَنَةٍ، وَأَلْفَ سَنَةٍ كَيَوْمٍ وَاحِدٍ. ' لاَ يَتَبَاطَأُ الرَّبُ عَنْ وَعْدِهِ كَمَا يَحْسِبُ قَوْمٌ التَّبَاطُوَّ، لَكِنَّهُ يَتَأَنَّى عَلَيْنَا، وَهُوَ لاَ يَشَاءُ أَنْ يَهْلِكَ أَنَاسٌ، بَلْ أَنْ يُقْبِلَ الْجَمِيعُ إِلَى التَّوْبَةِ. ' وَلَكِنْ سَيَأْتِي كَلِصٍ فِي اللَّيْلِ، يَوْمُ الرَّبِ، الَّذِي فِيهِ تَزُولُ السَّمَاوَاتُ يَهْلِكَ أُنَاسٌ، بَلْ أَنْ يُقْبِلَ الْجَمِيعُ إِلَى التَّوْبَةِ. ' وَلَكِنْ سَيَأْتِي كَلِصٍ فِي اللَّيْلِ، يَوْمُ الرَّبِ، الَّذِي فِيهِ تَزُولُ السَّمَاوَاتُ بِضَجِيج، وَتَنْحَلُ الْعَنَاصِرُ مُحْتَرِقَةً، وَتَحْتَرِقُ الأَرْضُ وَالْمَصْنُوعَاتُ الَّتِي فِيهَا.

هؤلاء الهراطقة يسخرون قائلين .. إن المسيح قال أنه سيأتى ثانية، وهكذا قال الرسل، فلماذا لم يأتى ؟ إذن هو لن يأتى. يَوْمًا وَإِحِدًا عِنْدَ الرَّبِ كَأَنْفِ سَنَةٍ = هذه مقتبسة من (مز ٩٠:٤) ولكن ليس معنى هذا أن الله لا يفرق بين يوم واحد وبين ألف سنة، بل تعنى أن الله غير زمنى ويحيا خارج الزمن بينما أن الإنسان زمنى. ولشرح هذا تصور أن إنسان ألقى نظرة على لوحة مرسومة، فهو لن يعرف أى الأجزاء رسمت أولا وأيها رسم مؤخرا. هذا هو بالضبط معنى أن الله لا زمنى، فالأحداث التى حدثت فى الماضى وما تحدث الآن وما سوف يحدث فى المستقبل، كلها مرسومة أمامه، هو يعرف الماضى ولا يتعجل حدوث المستقبل.

أما الإنسان فهو زمنى لا يعرف المستقبل ، وتصور إنسان يشاهد لوحة ترسم أمامه، هو يعرف ما تم رسمه ولكنه لا يعرف ماذا سيرسم فى اللوحة بعد ذلك . هكذا الإنسان لا يعرف حقيقة ما تم فى الماضى ولا يعرف ماذا سيحدث فى المستقبل، وربما هو يتعجله أو هو خائف منه هذا هو موقف الإنسان الزمنى.

هذه الفروق بين يوم وألف سنة لا تؤثر على مخططات الله، أما الإنسان فلأنه يحيا ويخضع للزمان فهو يتعجل الأمور. وبهذا المنطق نفهم أن أيام الخليقة ليست يوما عاديا ٢٤ ساعة.

وإذا كان الله غير خاضع للزمن فلا يجب أن نطلق على تصرفاته التباطؤ، بل هو يعطى بطول أناته فرصة للكثيرين أن يتوبوا.

وبنفس المفهوم فالله وعد آدم وحواء بنسل يخلص البشر، وحواء تصورت أن قايين هو النسل الموعود، ولكن النسل الموعود أتى بعد ألاف السنين، وفى ملء الزمان أى أنسب وقت يراه الله لذلك وبنفس المفهوم يقول السيد فى سفر الرؤيا "أنا آتى سريعا" (رؤ ٢٠:٢٢) ولم يأتى حتى الآن.

والله سيأتي ولكنه سيأتي فجأة كلص في الليل = لذلك علينا أن نستعد.

وكما كانت هناك فترة بين الإنذار بالطوفان ومجىء الطوفان تقدر بحوالى ١٠٠ - ١٢٠ سنة، هكذا هناك فترة بين المجيء الأول والمجيء الثاني، هي فترة يمكن فيها التوبة وبعدها لا توجد فرص للتوبة.

تَنْحَلُّ الْعَنَاصِرُ مُحْتَرِقَةً = كان هناك إعتراضا علميا على هذه العبارة بعد أن حدد علم الكيمياء معنى كلمة عنصر. ولكن جاءت التفجيرات الذرية لتثبت إمكانية أن تنحل العناصر محترقة. وكلمة العناصر في أصلها اللغوى تشير إما للعناصر التي يتكون منها الكون أو إلى الأجرام السماوية. المهم أن هيئة هذا العالم ستزول ليخرج منها سماء جديدة وأرض جديدة (رو ٨ : ١٩ - ٢٢).

ويوم الرب سيأتي كلص للأشرار ، ولكن سيكون يوم عرس أبدى للأبرار .

## آية (١١):- "' فَبِمَا أَنَّ هَذِهِ كُلَّهَا تَنْحَلُّ، أَيَّ أُنَاسٍ يَجِبُ أَنْ تَكُونُوا أَنْتُمْ فِي سِيرَةٍ مُقَدَّسَةٍ وَتَقْوَى؟"

إذا كان الله سيحرق الأرض والسماء، وهي كائنات غير عاقلة، فماذا سيكون نصيب الأشرار الذين يخطئون وهم يعرفون ماذا يفعلون.

## آية (١٢):- "<sup>١١</sup> مُنْتَظِرِينَ وَطَالِبِينَ سُرْعَةَ مَجِيءِ يَوْمِ الرَّبِ، الَّذِي بِهِ تَنْحَلُّ السَّمَاوَاتُ مُلْتَهِبَةً، وَالْعَنَاصِرُ مُحْتَرِقَةً تَذُوبُ. "

إذا سلكنا في البر لن نخاف من يوم مجيء الرب، بل سننتظر مجيئه بفرح وإشتياق قائلين "آمين تعال أيها الرب يسوع" (رؤ ٢٠:٢٢).

## آية (١٣):- "" وَلِكِنَّنَا بِحَسَبِ وَعْدِهِ نَنْتَظِرُ سَمَاوَاتٍ جَدِيدَةً، وَأَرْضًا جَدِيدَةً، يَسْكُنُ فِيهَا الْبِرُّ. "

حين يأتى المسيح سيكون هناك كل شيء جديد (رؤ 1:11) + (إش 1.10) ويسود البر ولا تعود هناك خطية. والسموات الجديدة والارض الجديدة هي نفس الموجودة الآن ولكن بعد ان تحترق لتختفي صورة اللعنة الحالية ، والتي أصابت الارض بسبب خطية آدم. وبعد أن يعود الله ويشرق بمجده عليها، فتتمجد الخليقة ( راجع تفسير رو 1.10)

آية (١٤): - "' لِذَلِكَ أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، إِذْ أَنْتُمْ مُنْتَظِرُونَ هذهِ، اجْتَهِدُوا لِتُوجَدُوا عِنْدَهُ بِلاَ دَنَسٍ وَلاَ عَيْبٍ، فِي سَلاَمٍ. "
هذا الرجاء يدفع الكنيسة للجهاد والمثابرة على أن تحيا في بر وأعمال صالحة، حتى تتحد بعريسها في ذلك اليوم
(رؤ ٢:٢١).

الآيات (١٥-١٦): - " أَ وَاحْسِبُوا أَنَاةَ رَبِّنَا خَلاَصًا، كَمَا كَتَبَ إِلَيْكُمْ أَخُونَا الْحَبِيبُ بُولُسُ أَيْضًا بِحَسَبِ الْحِكْمَةِ الْمُعْطَاةِ لَهُ، ' كَمَا فِي الرَّسَائِلِ كُلِّهَا أَيْضًا، مُتَكَلِّمًا فِيهَا عَنْ هذهِ الأُمُورِ، الَّتِي فِيهَا أَشْيَاءُ عَسِرَةُ الْفَهْمِ، يُحَرِّفُهَا غَيْرُ الثَّابِينَ، كَبَاقِي الْكُتُبِ أَيْضًا، لِهَلَاكِ أَنْفُسِهمْ. "

واضح أن رسائل بولس الرسول كانت منتشرة وقد قرأها بطرس الرسول ولنلاحظ الآتي:-

- 1- بطرس قرأ ما قاله بولس عن توبيخه لبطرس (غل١٢،١١:٢) ومع هذا يدعوه أخونا الحبيب. ومن هذا نرى المحبة التي سادت كنيسة الرسل بالرغم من وجود خلافات.
- ٢- في إنتظارنا لمجيء الرب علينا أن ندرس الكتاب غير معتمدين على فهمنا الخاص حتى لا نخطىء كما أخطأ هؤلاء، فهناك أقوال صعبة تحتاج لمن يفسرها = أَشْياءُ عَسِرَةُ الْفَهْم.
- ٣- قال بولس الرسول أن طول أناة الله إنما يقتادنا إلى التوبة (رو ٤:٢) = وَإِحْسِبُوا أَنَاةَ رَبِّنا خَلاَصًا، كَمَا كَتَبَ
   إلَيْكُمْ أَخُونَا الْحَبِيبُ بُولُسُ.
  - ٤- أَشْيَاءُ عَسِرَةُ الْفَهْم، يُحَرِّفُهَا غَيْرُ الْعُلَمَاءِ = هذه إشارة إلى
- أ. من فهم أن الإيمان كاف للخلاص فإندفع في طريق الشر متصورا أن إيمانه سيكون كافيا لخلاصه، وعلى هذه الهرطقة، رد القديس يعقوب الرسول في رسالته.
- ب. على من تصور أن مجىء المسيح على الأبواب فإمتنع عن العمل كما فعل أهل تسالونيكى فوبخهم بولس الرسول نفسه في رسالته الثانية لهم.
- ٥- من يسىء فهم الكتاب المقدس ويفسره على هواه، رافضا تعاليم الآباء وتفاسيرهم، فهذا يؤدى به لهلاك نفسه
  = لِهَلاكِ أَنْفُسِهمْ

آية (١٧):- "<sup>٧٧</sup> فَأَنْتُمْ أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، إِذْ قَدْ سَبَقْتُمْ فَعَرَفْتُمُ، احْتَرِسُوا مِنْ أَنْ تَنْقَادُوا بِضَلاَلِ الأَرْدِيَاءِ، فَتَسْقُطُوا مِنْ ثَبَاتِكُمْ. "

فَتَسْقُطُوا مِنْ ثَبَاتِكُمْ = هذه تشير الإمكانية سقوط المؤمن بعد أن كان ثابتا.

آية (١٨):- "<sup>١٨</sup> وَلكِنِ انْمُوا فِي النِّعْمَةِ وَفِي مَعْرِفَةِ رَبِّنَا وَمُخَلِّصِنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ. لَهُ الْمَجْدُ الآنَ وَإِلَى يَوْمِ الدَّهْرِ. آمِينَ. "

انْمُوا فِي النِّعْمَةِ = أى فى كل فضيلة مسيحية، ليس فقط أن لا تسقطوا بل إنموا إلى الأمام، وفى النمو ضمان لعدم الرجوع إلى الوراء (كسيارة تصعد منحدر، إن أبطل السائق المحرك، سترجع السيارة للخلف) فمن لا يجاهد لن ينمو بل ينقص.